

## Settler Colonial Studies



ISSN: 2201-473X (Print) 1838-0743 (Online) Journal homepage: http://www.tandfonline.com/loi/rset20

## Arabic Translation: Settler Colonialism and the Elimination of the Native (2006)

Patrick Wolfe

**To cite this article:** Patrick Wolfe (2012) Arabic Translation: Settler Colonialism and the Elimination of the Native (2006), Settler Colonial Studies, 2:1, 226-252, DOI: <u>10.1080/2201473X.2012.10648834</u>

To link to this article: <u>http://dx.doi.org/10.1080/2201473X.2012.10648834</u>

| $(\bullet)$ |
|-------------|

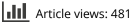
Copyright Settler Colonial Studies



Published online: 28 Feb 2013.

| -  |            |
|----|------------|
|    |            |
|    | 14         |
| ι. | <b>V</b> 1 |
| ~  |            |

Submit your article to this journal 🗹





View related articles 🗹

Full Terms & Conditions of access and use can be found at http://www.tandfonline.com/action/journalInformation?journalCode=rset20

## الكولونيالية الإستيطانية واستئصال/محو السكان الأصليين

باتريك وولف

ترجمة: داليا طه

لا يعتبر سؤال الإبادة الجماعية أبدا بعيدا عن النقاشات حول الاستعمار الاستيطاني. فالأرض هي الحياة- أو على الأقل الأرض ضرورية للحياة. وبالتالي فإن الصراع على الأرض يمكن أن يكون و عادة ما هو - صراع على الحياة. لكن هذا لا يعني أن الاستعمار الاستيطاني هو ببساطة أحد أشكال الإبادة الجماعية. ففي بعض مواقع الاستعمار الاستيطاني(وفي هذه الحالة من الممكن التفكير بفيجي)، فإن مجتمع السكان الأصليين و على الرغم من أنه ظل على الاستعمار وفي هذه الحالة من الممكن التفكير بفيجي)، فإن مجتمع السكان الأصليين و على الرغم من أنه ظل على حاله بصعوبة كان قادرا على استيعاب الغزاة والنظام الاجتماعي الاقتصادي المتحول الذي قاموا بإدخاله. وحتى في مواقع أخرى حيث كانة قادرا على استيعاب الغزاة والنظام الاجتماعي الاقتصادي المتحول الذي قاموا بإدخاله. وحتى في مواقع أخرى حيث كانت مصادرة الأراضي تئم على مقاييس ضخمة كما في أستراليا أو أمريكا الشمالية، فإن الإبادة الجماعية الذاتية معادرة الأراضي تئم على مقاييس ضخمة كما في أستراليا أو أمريكا الشمالية، فإن الإبادة الجماعية الذاتية عن الاستعمار الاستيطاني لم تكن موز عة بشكل متساو في المكان والزمان. قد تملك التشريعات الخاصة بالسكان الأصليين في أستراليا أو قانون سيادة الهنود الحمر في الولايات المتحدة خصائصا ضارة، ولكنها الحاصة بالكاد تقارن بأثر الاقتثال على الحدود. بالإضافة إلى ذلك فإن الإبادة الجماعية قد تحصل في غياب الاستعمار الاستيطاني. إن أكثر الإبادات الجماعية شهرة تلك الذي حصلت داخل أوروبا، كما أن الإبادات الجماعية التي الرتكبت في أرمينيا، كامبوديا، راواندا أو (وبحذر أقولها) دارفور لا تبدو مرتبطة باستعمار استيطاني. في هذه الإستيطاني. إن أكثر الإبادات الجماعية شهرة تلك التي حصلت داخل أوروبا، كما أن الإبادات الجماعية التي ارتكبت في أرمينيا، كامبوديا، راواندا أو (وبحذر أقولها) دارفور لا تبدو مرتبطة باستعمار استيطاني. في هذه المتولي بأن منطق الإلغاء الاستيطاني. في من أن الحاقيز، والذي أن الولويالية- الماعي التي المالي المتعمار المتيطاني. إن أكثر الإبلاء الل مقادن، العلاقة بين الإبداة الجماعية، والذي ما أوروياية، الستيطاني. في هذه المالي المالي مان أوروبا، من أن الولوز يلة المالية، المالي المالي مالي المالي مال مال مان الحاقيز، والذي ما أولولويالية مال مالماي المامي مان، العلاقة بين الإبدة الجماعية، والذي م

وظفت كل من الإبادة الجماعية والكولونيالية الاستيطانية في الممارسات الأوروبية الثيمة التنظيمية للعرق. فتاريخ الرهاب (السينوفوبيا) الأوروبي كما في معاداة السامية، الرهاب من الإسلام، والرهاب من الزنوج يعتبر أكثر قدما من العرق، والذي كما أظهر الكثيرون أصبح بشكل منطقي مُدمجا صلبا مع نهاية القرن الثامن عشر (2). ولكن حقيقة أن العرق هو عبارة عن بناء اجتماعي لا يخبرنا بالضرورة الكثير. فكما جادلت، هناك أنظمة عرقية مختلفة تطوع وتعيد انتاج نفس العلاقات اللامتساوية والتي باستخدامها قامت أوروبا باضطهاد هذه الجماعات. على سبيل المثال، فقد تم التصنيف العرقي/العنصري للسود والهنود الحمر في الولايات المتحدة بطريقتين متعاكستين تعكس دور هما المتناقض في تشكيل المجتمع الأمريكي. فاستعباد السود أنتج تصنيفا حصريا يؤدي بشكل تلقائي إلى استعباد

© settler colonial studies 2, 1 (2012). Past is Present: Settler Colonialism in Palestine. ISSN 1838-0743

نسل أي عبد بغض النظر عن عرق الوالد الآخر. ومع حمى تجارة الاستعباد تمت إعادة بلورة هذا التصنيف ليصبح عرقيا بشكل كلى بواسطة قانون "القطرة الواحدة" بحيث أن وجود أي درجة من السلالة الأفريقية في تاريخ الشخص وبغض النظر عن بعدها، وبغض النظر عن التشابه المظهري تجعل من الشخص أسودا. أما بالنسبة للهنود الحمر وبتناقض صارخ فإن أية أصول لاهندية كانت تسبب تهديدا وتشكيكا في تصنيف الشخص كأحد السكان الأصليين للبلد، منتجة "ذرية مهجنة" وحكومة قائمة على قوانين نسبة الدم. مقابل المستعبدين، الذين يضمن تكاثر هم تراكم ثروة ملاكهم، فإن السكان الأصليين يعرقلون استيلاء المستوطنين على الأرض، وبالتالي فإن تزايدهم كان يحمل نتائجا معاكسة. بهذه الطريقة فإن التصنيف العرقي المقيد للهنود الحمر عزز بشكل مباشر منطق الإلغاء/المحو. ولهذا فإننا لا نستطيع أن نقول ببساطة أن الكولونيالية الاستيطانية أو الإبادة الجماعية كانت موجهة ضد أعراق معينة، وذلك لأن العرق لا ينوجد بحد ذاته، بل يصنع أثناء استهداف جماعية معينة(3). لقد تم تصنيف السود بشكل عرقي كعبيد، العبودية هي ما شكل لون بشرتهم السوداء. وبالمقابل فإن السكان الأصليين لأمريكا الشمالية لم يقتلوا، يطردوا، أو يعاد بعثهم بذاكرة رومانسية، استيعابهم، حبسهم، توليدهم كذوو بشرة بيضاء ومحوهم كسكان أصليين للأرض، بل كهنود. لقد غابت هذه النقطة عن روجير سميث في سعييه للتميز بين من يقتل لوجوده في مكان معين، وبين من يقتل لما هو عليه. (4) طالما يتعلق الأمر بالسكان الأصليين فإن فما هم عليه هو المكان الذي ينوجدون فيه، وليس ذلك فقط حسب اعتقادهم هم. كما أشارت ديبورا بيرد روز، كل ما على سكان الارض الأصليين أن يفعلوه للوقف في وجه استعمار المستوطن هو البقاء في الوطن.(5) وبغض النظر عن ما يقوله المستعمرون – وهم عادة لديهم الكثير ليقولوه- فإن الدافع الرئيسي للإلغاء ليس العرق (أو الدين، أو الإثنية، أو درجة الحضارة) ولكن الحصول على الأرض. التوسع في المكان هو العنصر الخاص الذي لا يمكن اختز اله للكولونيالية الاستعمارية.

لا يشير منطق الإلغاء فقط إلى تصفية السكان الأصليين، على الرغم من أنه يشمل ذلك. إذ تحمل الإبادة الجماعية كما وصفها رافئيل ليمكن قواسما مشتركة مع الكولونيالية الاستيطانية(6) و هي بأنها تملك أبعاد سلبية وإيجابية. من الناحية السلبية، فإنها تسعى إلى إبادة المجتمعات الأصلية. من الناحية الإيجابية فهي تبني مجتمعا كولونياليا جديدا على قاعدة الأراضي المصادرة- وكما أضعها فالمستعمرون الاستياطنيون أتوا ليبقوا: فالاجتياح هو منظومة وليس حدثا(7). في جانبه الإيجابي، فإن المحو/الإلغاء قاعدة منظمة للمجتمع الكولونيالي الاستيطانيون أتوا ليبقوا: فالاجتياح هو منظومة وليس على قاعدة الأراضي المصادرة- وكما أضعها فالمستعمرون الاستياطنيون أتوا ليبقوا: فالاجتياح هو منظومة وليس حدثا(7). في جانبه الإيجابي، فإن المحو/الإلغاء قاعدة منظمة للمجتمع الكولونيالي الاستيطاني أكثر من كونه حدثا يقع لمرة واحدة ويسعى للإحلال. من الممكن أن تشمل النتائج الإيجابية لمنطق الإلغاء/المحو تشجيع اختلاط ويقع لمرة واحدة ويسعى للإحلال. من الممكن أن تشمل النتائج الإيجابية لمنطق الإلغاء/المحو تشجيع اختلاط الأجناس، انهيار تشريعات السكان الأصليين واستحداث أخرى تشجع الملكية الفردية، المواطنة، اختطاف الأطفال، والمحول الديني، وإعادة التشئة الاجتماعية في الموسسات الكلية مثل البعثات، المدارس الداخلية، بالإضافة إلى مدى واسع من أنواع المحاكاة البيو-ثقافية المتشابهة. جميع هذه الاستراتيجيات بالإضافة إلى مدى واسع من أنواع المحاكاة البيو-ثقافية المتشابهة. جميع هذه الاستراتيجيات بالإضافة إلى الاقتلال على الحدود تعتبر مدى أنواع المحاكاة البيو-ثقافية المتشابهة. حميع هذه الاستراتيجيات بالإضافة إلى الاقتال على الحدود تعتبر مدى أنواع المحاكاة البيو-ثقافية المتشابهة. حميع هذه الاستراتيجيات بالإضافة إلى الاقتال على الحدود تعتبر مدى أنواع المحاكاة البيو-ثقافية المتشابهة. حميع هذه الاستراتيجيات بالإضافة إلى مدى واسع من أنواع المحاكاة البيو-ثقافية المتشابهة. حميع هذه الاستراتيجيات بالإضافة إلى الاقتال على الحدود تعتبر مدى أنواع المحاكاة البيو-ثقافية المتشابية. حميع هذه الاستراتيجيات بالإضافة إلى الاقتال على الحدود تعتبر مدى أنواع المحاكاة البيو-ثقافية المتشابية. حميع هذه الاستراتيجيات الإبادية الجماعية من أخرى.

إن الكولونيالية الاستيطانية تدمر لتحل. وكما لاحظ ثيودور هيرتسل، الأب المؤسس للصهيونية، في بيانه/روايته المجازية، " إذا كنت أرغب في استبدال مبنى قديم بجديد، فعلى أن أدمر القديم قبل أن ابدأ بالبناء.(8) في نوع من التحقق لهذا الاعتراف بعد ما يقرب نصف القرن، يستذكر رئيس بلدية غرب القدس ميرون بينفينيستي "كأحد أعضاء حركة الرواد الشباب، أنا نفسى جعلت الصحراء تزهر، باقتلاع أشجار الزيتون القديمة لإعداد الأرض لزراعة أشجار الموز، كما تطلبت منا مبادئ التخطيط الزراعي للكيبوتس الذي انتمي له، روش هانيكرا".(9) إن إعادة التسمية يعتبر مركزيا بالنسبة لطمس الحضور العربي الفلسطيني وإحلال حضور آخر مكانه في الخرائط المسحية، كما عبر عنه بينفينيستي بشكل حاد.(10) بالمقارنة، وبالإشارة لأستراليا، يوضح توني بيرش الصيرورة المتناقضة إذ حاول السكان البيض في أستراليا إفشال مخطط لإعادة تسمية منتزه غاريويرد بأحد اشتقاقات "غرامبيانز" وهو الاسم الذي أُطلق على هذه التلال عقب تجريدها من ملاكها الأصليين والاستيلاء عليها في القرن التاسع عشر .(11) أيديولوجيا، على أية حال، هناك اختلاف جوهري بين الحالة الاسترالية والاسر ائيلية. فإن إمكانية أن تقوم السلطات الإسرائيلية بتغيير الأسماء العبرية للأماكن كما وصفها بينيفيستي والعودة لأسمائها العربية الأصلية هي إمكانية خيالية غير قابل للتصديق. في أستر اليا وبشكل مثير للتناقض (وكما في العديد من المجتمعات الاستعمارية)، ينطوي محو هوية السكان الأصليين على تعارض مع التأكيد على القومية الاستعمارية. فمن جهة هناك حاجة عملية لدى المجتمع الاستعماري للقضاء على السكان الأصليين من أجل أن يكون قادرًا على ترسيخ نفسه على أرضىهم. ولكن على المستوى الرمزي، وبغض النظر، فإن المجتمع الاستعماري سعى إلى إعادة بعث ّ هوية السكان الأصليين من أجل التعبير عن تميزه- وبالتالي عن استقلاليته- عن الدولة الأم. ومن هنا فليس من المفاجئ أن حكومة أسترالية نقدمية ستسعى إلى إسباغ روح من هوية السكان الأصليين على منطقة جغرافية حملت. اسما مستعملا لسلسلة جبال بريطانية. إن المباني الأسترالية العامة، والرمزية الرسمية، بالإضافة إلى خطوط الطيران الوطنية، صناعة الأفلام، فرق الرياضة وغير هم، يميزون أنفسهم بالاستعارة المتباهية من عناصر ثقافة السكان الأصليين. لأهداف قومية، فمن الصعب رؤية أي بديل أخر لهذه الطريقة المتناقضة في استعادة ثقافة السكان الأصليين والتي هي بالأصل ثقافة متنكر لها. كان التبرير الأيديولوجي للإستيلاء على موارد السكان الأصليين هو "أننا" نستطيع استخدام الأرض بطريقة أفضل منهم، وليس أننا كنا في الأصل سكان هذه الأرض وأننا وحسب نعود إليها. لا نستطيع التخيل مثلا أن تعاد تسمية إحدى ضواحي القدس "كفار شاؤول" بدير ياسين. ولكن، وبالرغم من هذا الفرق الأيديولوجي الجوهري، فإن الصهيونية تحاول وبفشل أحيانا أن تنأى بنفسها عن أصولها الأوروبية مما يذكرنا بالصبغة المتوترة للمستعمرين والتي ميزت الخطاب القومي الأسترالي. فعلى سبيل المثال تم رفض استخدام البيديش بشكل حاسم، لصالح اللغة العبرية- وهي لغة، فوق ذلك متأثرة بلهجة اليهود اليمنيين، ميزارحيم، الذين يعتبرون موضع سخرية. وفي موضع مشابه، وكما علق مارك ليفين، فعلى الرغم من أن تحديث مدينة يافا العربية سعى إلى المحافظة على هوية المكان "في الحقيقة كان على يافا أن تُجرد من ماضيها العربي وسكانها العرب من أجل أن يقوم المهندسون المعماريون بإعادة تصور المنطقة "كنموذج لمدينة شرق أوسطية". (12) من الناحية الإيجابية فإن الكولونيالية الاستعمارية لا تحل مكان المجتمع الأصلي ببساطة. بل إن عملية الإحلال تحافظ على بصمة غير قابلة للإندثار للمدكان الأصليين، البصمة نفسها التي يستخدمها المدكان الأصليين لإثبات شرعيتهم. لا تقتصر هذه الظاهرة فقط على العالم الرمزي. ففي الحالة الصهيونية على سبيل المثال، وكما أشار غير شون شافير بلباقة، فقد نبع جوهر عقيدة "غزو العمل" والتي أنتجت الكيبوتسيم وهيستدروت، المؤسسات المركزية في دولة اسرائيل، من المواجهة المحلية مع العرب الفلسطينيين، وبشكل يختلف تماما عن المبادئ الأصلية لعمليات تعزيز الإنتاجية كما تمت صياغتها في أوروبا. استحدث مفهوم "تعزيز الإنتاجية" كردة فعل على كره الذات الذي شجعته الإقصاءات التعمفية من الصناعات الإنتاجية بين يهود أوروبا الشرقية (بهذا المعنى، وكما لاحظه شافير بدقة، فإن الصهيونية عكست، العداء للسامية من قبل المضطهدين).(13) في شكله الذي نبع داخل أوروبا، لم شافير بدقة، فإن الصهيونية عكست، العداء للسامية من قبل المضطهدين).(13) في شكله الذي نبع داخل أوروبا، لم تهدف مبادرات "تعزيز الإنتاجية" إضعاف أي شخص آخر. بل صممت لتنمية انتاجية تهدف إلى تحقيق الاكتفاء تهدف مبادرات "تعزيز الإنتاجية" إضعاف أي شخص أخر. بل صممت لتنمية انتاجية تهدف إلى تحقيق الاكتفاء الذاتي دى الجماعات اليهودية التي غزلت في وظائف مدينية (وعلى الأغلب مالية)، وظائف وصمت من قبل الماتي رفضوا إدخاله. تحولت هذه العقيدة وهو إجحاف تبناه من سعوا إلى بناء "اليهودي الجديد" بنفس الدرجة الماعات المجاورة اللايهودية التي غزلت في وظائف مدينية (وعلى الأغلب مالية)، وظائف وصمت من قبل مرضوا إدخاله. تحولت هذه العقيدة عقب استيرادها إلى فلسطين إلى أداة للصراع الإثني، حيث تم إعاقة الماعيات المجاورة اللايهودية التي غزلت في وظائف مدينية (وعلى الأعلب مالية)، وظائف وصمت من قبل الماعات المجاورة اللايهودية بنئما طفيلية وهو إجحاف تبناه من سعوا إلى بناء "اليهودي الجديد" بنفس الدرجة ألقي رفضوا إدخاله. تحولت هذه العقيدة عقب استيرادها إلى فلسطين إلى أداة للصراع الإثني، حيث تم إعاقة الصناعات اليهودية بشكل فعال من توظيف يد عاملة غير يهودية، على الرغم من أن العرب كان يعملون بأجور

إن"العمالة اليهودية" أو "غزو العمل" ....ولدت من الظروف الفلسطينية، ودعت للنضال ضد العمال الفلسطينيين العرب. هذا الفرق الجوهري يوضح اللبس الذي يخلق من الإشارة إلى "العمالة اليهودية" خلال حركة تعزيز الإنتاجية، وبالتالي تصنيفه زمنيا كتوجه نبع بشكل خطي من أصول أوروبية شرقية.(14)

 وبالمختصر، فإن المحو/الإلغاء يشير إلى ما هو أبعد من تصفية السكان الأصليين للأرض، دون أن ننفي أنه يشمل ذلك. من الجانب الإيجابي، فإن منطق المحو/الإلغاء يشكل علامة عودة، حيث يستمر الساكن الأصلي المضطهد في تشكيل بنية المجتمع الكولونيالي الاستيطاني. ولأن الكولونيالية الاستيطانية تشكيل مجتمعي معقد بالقدر نفسه الذي هي فيه عبارة عن حركة مستمرة في الزمن، فإنني سأسميها اصطلاحا، بنية وليس حدثا، وعلى هذه القاعدة سأبدأ في دراسة علاقتها بالإبادة الجماعية.

\*\*\*

لنبدأ من الأعلى، مع الملوك الأوروبيين الذين ادعوا بأحقيتهم بالأراضي التي يسكنها غير المسيحيين (يُطلق عليهم في حالات أخرى متقدمة أكثر علمانية، غير المتحضرين) في أنحاء العالم: استَمِدت التبريرات لهذه الادعاءات من حقول الدراسات البحثية الإشكالية والمثيرة للجدل، والتي منحتها الغزوات الأوروبية في الأمريكيتين دفعة قوية، و هي تسمى بشكل مغلوط قانون الاكتشاف.(16) على الرغم من أن الاكتشافات ارتبطت بشكل بديهي بتقليص كبير لاستحقاقات السكان الأصليين، فإن الخطاب تناول بشكل رئيسي العلاقات بين الحكام الأوروبيين وليس بين الأوروبيين والسكان الأصليين.(17) فصممت حينها العديد من الصيغ النظرية التنافسية لكبح جماح الدورات اللانهائية للحروب والتي كان الحكام الأوروبيين ينزلقون فيها بسهولة للتنافس على التوسع في الأراض. وبهذا فإن الحقوق التي منحت للسكان الاصليين كانت تعكس موازين القوى الأوروبية في أي بقعة كولونيالية استيطانية. على سبيل المثال، في استراليا حيث لم تكن السيطرة البريطانية مُهدَّدة من قبل القوى الأوروبية الأخرى، لم يُمنح السكان الأصليين أي حقوق بالنسبة لأراضيهم، وظهرت أشكال مختلفة حول ثيمة *الأرض الخالية* كانت تؤخذ بشكل مفروغ منه في ثقافة المستعمر. بالمقابل وبشكل مثير للتناقض فقد أبرمت في أمريكا الشمالية معاهدات بين الهنود الحمر والأوروبيين تقوم على سيادة عكست قدرة الهنود الحمر على تشكيل شبكة تحالفات محلية مع كل من القوى الإسبانية، البريطانية الفرنسية، الهولندية، السويدية والروسية المتنافسة.(18) وبرغم ذلك، فحتى في الأماكن التي اعتُرف فيها بسيادة السكان الأصليين، ظلت السلطة المطلقة على تلك المنطقة ملازمة للقوة الأوروبية التي باسمها تم "اكتشافها". برغم التنوع الهائل بين منظري الاكتشاف، فإن الجميع يتفق على الفرق الواضح بين السلطة/السيادة الملازمة للقوى الأوروبية فقط، وحق السكان الأصليين في الإشغال، الذي يعبر عنه أيضًا بحق التملك أو الانتفاع، بحيث يُسمح للسكان الأصليين بالاستخدام البر اغماتي(الصيد وليس الزر اعة)(19) لمنطقة قام الأور وبيون باكتشافها. يوضح هذا التمييز بين السلطة/السيادة وبين حق الاستعمال/الإشغال اعتماد المشروع الكولونيالي على إلغاء مجتمعات السكان الأصليين.

من خلال كونه الأوروبي الأول الذي يزور منطقة معينة ويطالب بها، يكتسب المكتشف باسم حاكمه و*مقابل* الأوروبيين الأخريين الذين جاءوا بعده الحق بشراء الأرض من السكان الأصليين. هذا الحق والذي يسمى أيضا

بالشفعة، منح القوى المكتشفة (وخلفائها في حالة الولايات المتحدة) سلطة مطلقة على المعاملات الخاصة بالأر اضي مع السكان الأصليين، الذين يمنعوا من التصرف بأراضيهم مع أي قوة أوروبية أخرى. ظاهريا، يبدو أن ذلك لا يشكل سوى تهديد ضئيل للأشخاص الذين لم ير غبوا بالتنازل عن أراضيهم لأي كان. وبالفعل فقد وفر قدرا ضئيلا من التسامح القضائي مع السيادة الهندية.(20) أما في الواقع، فإن النتيجة المتوقعة لم تُطبق. فقد سمحت الشفاعة بالأولوية الأوروبية، لكنها لم تتضمن حرية الاختيار بالنسبة للهنود الحمر. وكما لاحظ هارفي روسينثال في امتداد هذه المفهوم إلى البيئة الدستورية الأمريكية، " فإن حق الأمريكي في البيع دائمًا يُبْطل/يعلو حق الهندي بأن لا يبيع". (21) إن أليات هذه الأولوية حساسة جدا. فلماذا قد تقرر أمة ذات هيمنة ظاهرة، قاطنة في أراض حصلت عليها من خلال المعاهدات، بأنها مستعدة بعد كل ذلك، بالتنازل عن أراضي أبائهم؟ في أغلب الأوقات(وبشكل مستمر حتى فترة الحروب مع الهنود سكان السهول، والتي لم تقع إلا بعد الحرب الأهلية) فإن الوكالة التي قلصت الهنود الحمر لذلك التحقير، لم تكن فرعا تابعا للدولة، بل كتلة غير منتظمة من الغزاة المدفوعين بجشع فائق، لم تكن لديهم أي نية بجعل أعراف القانون الإقطاعي نقف في طريق حصولهم على الثروات في، تحت، وعلى تربة الهنود الحمر (22) ولكن في حال كانت الحكومة نظريا قد وقفت بمعزل عن هذه التصرفات الملوثة للسمعة، إلا أنها لم تكن أبدا بعيدة عنها. بهذا الصدد، لنأخذ بعين الاعتبار على سبيل المثال، التآمر بين القوات المسلحة بالحراب والجماعات الخارجة عن القانون خلال الأحداث التي استبقت مباشرة الكارثة التي حلت بالشيروكي الشرقيين (درب الدموع) واحدة من عدة عمليات تهجير وجدت لها مثيلات أخرى خلال 1830، حيث تعرض الهنود الحمر في الجنوب الشرقي للإبعاد إلى غرب الميسيسبي من أجل تمهيد الطريق لتطوير اقتصاد الزراعة المعتمدة على العبودية في عمق الجنوب:

جفلت العائلات وقت العشاء حين فوجئت بلمعان الحراب على أبواب منازلهم، ليجروا لإحقّا بالضرب وحلف اليمين، ويقطعوا أميالا في رحلة مرهقة إلى الحظائر (حيث احتُجزوا قبل حدث التهجير نفسه). قبض على الرجال في حقولهم أو وهم على الدرب، وأخذت النساء من تجمعاتهم، والأطفال من أماكن لعبهم، وفي حالات كثيرة، حين استداروا لإلقاء نظرة أخيرة وهم يعبرون الجسر، شاهدوا منازلهم وهي تأكلها النيران، بعد أن قامت مجموعات الرعاع التي تبعت الجنود للنهب والاستيلاء بإشعالها، كان سعار تلك الجماعات قويا لدرجة أنهم كانوا يقومون أحيانا بإخراج الماشية والمخزونات قبل أن يدفع الجنود بأصحابها في الاتجاه الآخر. إلى جانب ذلك، وقع نهب منظم من قبلهم للقبور الهندية، فسرقوا الحلى الفضية والأدوات القيمة الأخرى المدفونة مع الموتى. أحد المتطوعين من جورجيا والذي أصبح لاحقًا ضابطا في الخدمة التحالفية قال " لقد قاتلت الأخرى المدفونة مع الموتى. أحد المتطوعين من الرجال يقتلون ويتناثرون إلى شظايا، إلا أن ترحيل الشيروكي هو من أقسى الأخرى الحرب الأهلية وشهدت الآلاف من الرجال يقتلون ويتناثرون إلى شظايا، إلا أن ترحيل الشيروكي هو من أقسى الأحراث التي عرفته ".

بالرجوع إلى هذه الفقرة فقط، فإن تعقيد بنية الاستعمار الاستيطاني تحمل إمكانية فرز أعداد لا نهائية من التحليلات. ينعكس أحد الأبعاد العالمية لسعار الاستيلاء على أراض السكان الأصليين في واقع أن الجماعات الخارجة عن القانون، كمهاجرين اقتصاديين، جاءوا من الطبقات الأوروبيبة غير المتملكة للأراضي. لم تُخرج الماشية والمخازن فقط من أراض الهنود الحمر، لكنها كانت تدخل في حيز الملكية الخاصة. بعد أن يتم اخلائها، تمتزج أراض الهنود الحمر باليد العاملة السوداء لإنتاج القطن، والذي يعتبر ذهب الجنوب الأبيض. ولهذه الغاية، تداخلت تجارة العبيد العالمية والقيادات العليا في النظام الحكومي الرسمي عبر ثلاث قارات مع الحشود المرتحلة الناهبة والمخلة بالنظام، والتي قد تكون أو قد لا تكون "غير قانونية" إلا أنها كانت مصنفة كجماعات بيضاء. وفوق ذلك، فإن شهيتهم والتي قد تكون أو قد لا تكون "غير قانونية" إلا أنها كانت مصنفة كجماعات بيضاء. وفوق ذلك، فإن شهيتهم والتي قد تكون أو قد لا تكون "غير قانونية" إلا أنها كانت مصنفة كجماعات بيضاء. وفوق ذلك، فإن شهيتهم المجحفة لأي قيمة ممكن أن تستخرج من أراضي الشيروكي، سوغت لناهبي القبور العنصريين عدم الإكتفاء فقط بسرقة الحلى. وبهذا فإن علم الجماجم المزدهر في ذلك الوقت، والذي في الفترة ما بعد القرن الثامن عشر، استخدم كخطاء شرعي لإدعاء الفوقية العرقية التي أعطت الحق للأبيض بالاستيلاء على أراض الشعوب الأخرى، جعل من كخطاء شرعي لإدعاء الفوقية العرقية لا يمكن إغفالها. (24) في أبعاده الاستيلاء على أراض الشعوب الأخرى، جعل من حطاء شرعي لإدعاء الفوقية العرقية لا يمكن إخصار الذي في أبعادة المتيادة من أراض الشير وكي، سوغت لناهبي القبور العنصريين عدم الإكتفاء فقط بسرقة الحلى. وبهذا فإن علم الجماجم المزدهر في ذلك الوقت، والذي في الفترة ما بعد القرن الثامن عشر، استخدم بسرقة الحلى. وبهذا فإن علم الجماجم المزدهر في ذلك الوقت، والذي في الفترة ما بعد القرن الثامن عشر، استخدم جماعة شرعي لإدعاء الفوقية العرقية التي أعطت الحق للأبيض بالاستيلاء على أراض الشعوب الأخرى، جعل من جماجم قبائل الشيروكي بضاعة تسويقية لا يمكن إغفالها. (24) في أبعاده المتعددة الطبقات بشكل لا نهائي، لم يكن جماجم قبائل الشيروكي وهذا لا بيكن في أبعان المونية به يمكن إغفالها. (24) في أبعاده المتعددة الطبقات بشكل لا نهائي، لم يكن هناك موضوع مفرد في هذا الاستئصال المحزن، والذي شاركت فيها الحداثة بكاملها.

بدلا من أن تأخذ موقعا منفصلا باتجاه معاكس للدولة الكولونيالية، فإن العنف الدموي الذي تمارسه الجماعات الخارجة عن القانون على الحدود يمثل وسيلة الدولة الكولونيالية الرئيسية للتوسع. لقد حدث ذلك "خلف شاشة الحدود، في الصحوة حيث ما إن استقر الغبار حتى تم تنظيم الوقائع اللانظامية التي حدثت، وتوسعت حدود مستوطنات السكان البيض. على نحو مميز، فقد عبر المسؤولون عن ندمهم حول الأحداث اللاقانونية التي وقعت، في الوقت نفسه الذي يسلمون بحتميتها.(25) تحت هذا الضوء، فنحن في موقع يسمح لنا بفهم نظرية الاستكشاف بشكل أكثر وضوحا. بفهمها كأنها تأكيد على حق الهنود الحمر، فإن الفاصل ما بين السيادة والإشغال يصبح غير منسجم بفهمها كصيرورة، كمرحلة في عملية تشكيل الدولة الاستعمارية الاستيطانية (بشكل خاص، كالمرحلة التي تربط ما بين النظرية وتحقق الاستيلاء على الأراضي)، فإن التمايز متماسك جدا. وكما نلاحظ فإن الشفاعة عنت بأنه يمكن للسكان الأصليين أن يقوموا بنقل حقهم في الإشغال إلى القوى المكتشفة ولا أحد آخر. لم يكونوا قادرين على نقل السيادة لأنها ببساطة لم تكن ملكهم، لقد كان هذا ملازما للقوى الأوروبية منذ لحظة اكتشافها للبلاد. إن السيادة من دون الغزو تؤسس للمرحلة النظرية (أو غير المكتملة) من السيادة الإقليمية.(26) وبكلمات الزعيم الأمريكي جون مارشال، فهو يظل منتظرا "التحقق من خلال التملك"(27) هذه الكلمة المصاغة بدقة "التحقيق" هي بدقة ما كانت تحققه الجموع الخارجة عن القانون في الشيروكي، نيو إيكوا عام 1838. بكلمات أخرى، فإن حق الإشغال لم يكن تأكيدا على حقوق الهنود الحمر، بل اعترافا براجماتيا بالفصل القاتل الذي سينتصب ما بين غرور الاكتشافات، وذلك حين عزا الملاحون الأوائل السيطرة الأوروبية على قارات بكاملها إلى أشجار أو شواطئ مهجورة وخالية، وبين التحقيق العملي لهذا الغرور في التأمين النهائي للاستيطان الأوروبي، والذي حقق بشكل رسمي من خلال التخلص من حق السكان الأصليين. وبالتالي فإنه ليس من المفاجئ أن حق السكان الأصليين لم يكن مشددا عليه بأكثر من الصيغة التي ردد فيها القاضي أولني معادلة مارشال، إلا أن نسخة القرن الواحد والعشرين من "التحقق" كما عبر عنها أولني هي "مسار التاريخ"، والتي وفرت الذريعة لحكمه الفاضح في قضية *اليورتا يورتا*.(28) وكما نلاحظ فإن منطق الإلغاء لا زال مستمرا في الحاضر.

يمثل مسار التاريخ، الواقع الذي لا مناص منه، بحيث يسخر البعد اللبق الدبلوماسي لقوانين الأمم والنهب المستقل للجماعات الخارجة عن القانون في مشروع موحد يقوم على توريط كل من الفرد والدولة، ما هو رسمي وغير رسمي بنفس الدرجة. داخل الخط الآخضر، فإن، أمانة، حرس التوسع الاستيطاني التابعة لحركة غوش إمينيم المتطرقة تتسارع بنفس الوتيرة مع ترسيخ حقائقها على الأرض. في هذا الصدد، فإن المستوطنين يحافظون على استراتيجية صهيونية مجربة وممتحنة- فقد أُعطت حملة إسرائيل عام 1949 للإستيلاء على النقب قبل الهدنة الوشيكة السا عبريا رمزيا أوفدا، أي "حقيقة".(29) وفي رثانه للدولة التي تطوع يوما للدفاع عنها، يقول بيرنارد أفيشاي، " لقد تم الشروع ببناء المستوطنات بدون أي جهد في المناطق خارج الخط الأخضر بعد 1967 لأن المؤسسات الصهيونية التي بنتهم والقوانين التي قادتهم قد أصبحت مشبعة داخل الخط الأخضر بعد 1967 لأن المؤسسات الصهيونية التي بنتهم والقوانين التي قادتهم قد أصبحت مشبعة داخل الخط الأخضر بعد 1967. إن المؤسسات الصهيونية التي بنتهم والقوانين التي قادتهم قد أصبحت مشبعة داخل الخط الأخضر بعد 1967. إن المؤسلية المستوطني الضفة الغربية يثير دائما هذا السؤال.(30) في النهاية، إذن، إن الاستعمارية الاستيطانية هي مشروع حصري يتمحور حول الأرض، يقوم بتنسيق مدى واسع من الوكالات، تبدأ بمركزية العاصمة إلى الحدود المعسكرة، وتحت رؤية تقوم على إستئصال السكان الأصليين. وبهذا فإن علياته لا تعتمد على عابا أو توافر مؤسسات الدولة الرسمية وموظفينها. بالتالي- والبدء في التوجه نحو قضية الإبادة الجماعية- فإن العاصمة إلى الحدود المعسكرة، وتحت رؤية تقوم على إستئصال السكان الأصليين. وبهذا فإن عملياته لا تعتمد على الحاصمة إلى الحدود المعسكرة، وتحت رؤية تقوم على المثالي والبدء في التولية لا تعتمد على بغياب أو توافر مؤسسات الدولة الرسمية وموظفينها. بالتالي- والبدء في التوجه نحو قضية الإبادة الجماعية- فإن بنياب أو حضور المنظومة الرسمية للدولة.

\*\*\*

وعلى الرغم من أن المسألة بكل وضوح، كما تناقش إيزابيل هال، تتعلق بحقيقة أن سرعة، ومقياس وحدة أشكال معينة من الإبادة الجماعية الحديثة تطلبت القدرات التكنولوجية، اللوجستية والإدارية ذات الطابع المركزي للدولة الحديثة(31)، فهذا لا يعني بأنه يجب التعامل مع خطاب الاستعمار الاستيطاني كخطاب سابق ل(أو أقل) حداثة. بالمقابل فإن عددا من المفكرين، - ومنهم ديبوي، حنة أريندت، آيمي سيسار - جادلوا، بأنه تم استحداث بعض الملامح الجوهرية للحداثة في المستعمرات.(32) من المعروف بأن الهولوكوست حشد المكونات الأدواتية، التكونولوجية، والإدرية الذات المفكرين، - ومنهم ديبوي، حنة أريندت، آيمي سيسار - جادلوا، بأنه تم استحداث بعض الملامح الجوهرية للحداثة في المستعمرات.(32) من المعروف بأن الهولوكوست حشد المكونات الأدواتية، التكونولوجية، والبيروقراطية للحداثة الغربية. فبالرغم من الزخم التأريخي الذي كُرس للهولوكوست، فإن "علم الملامح الجينولوجيا" يظل معينا لا ينضب بالنسبة للمرؤخين. من هنا وصلًنا بأن العناصر التاريخية شمات المقصلة، الجينولوجية، والبيروقراطية للحداثة الغربية. فبالرغم من الزخم التأريخي الذي كُرس للهولوكوست، فإن "علم المسلام الجينولوجيا" يظل معينا لا ينضب بالنسبة للمرؤخين. من هنا وصلًنا بأن العناصر التاريخية شمات المقصلة، الجينولوجيا" يظل معينا لا ينضب بالنسبة للمرؤخين. من هنا وصلًنا بأن العناصر التاريخية شمات المقصلة، الإضافة إلى النطاق الصناعي في التعامل مع الأجساد البشرية والذي أخذ عن الآليات التي كانت متبعة في حظائر الماشية في شيكاغو.(33) وبرغم ذلك فإن الصورة المتداولة التي أنتجها الهولوكست لفني إلبادة الجماعية ذو الدم الماشية في شيكاغو.(31) وبرغم ذلك فإن الصورة المتداولة التي أنتجها الهولوكست لفني الإبادة الجماعية ذو الدم الماشية في شيكاغو. (31) وبرغم ذلك فإن الصورة المتداولة التي أنتجها الهولوكست لفني الإبادة الجماعية في حظائر الماشية في شركان والورون إلى أن عددا لا بأس به من الماشية في شيكاغو.(33) وبرغم ذلك فإن الصورة المتداولة التي أنتجها الهولوكست لفني الإبادة الجماعية ذو الدم الماشية في شيكاغو. عن كل ما حصل فقد أسار كل من ديتر بول، يور غن زيمرر وأخرون إلى أن عدا لا بأس به من

ضحايا النازيين ومن ضمنهم اليهود والغجر (سيني وروم)، لم يقتلوا في معسكرات الاعتقال، بل ضمن نوبات اطلاق نار ذات طابع بهيج لدرجة مختلة، تُذكر بالممارسات الإسبانية في القرن السادي عشر في الأمريكيتين أكثر مما تستوحي من النموذج الصناعي الفوردي. بينما جوع أيضا الملايين من المدنيين السلاف والجنود السوفياتيين حتى الموت في ظروف مماثلة لتلك التي حصلت مع البنغاليين في نهاية القرن الثامن عشر أو الإيرلنديين في حوالي منتصف القرن التاسع عشر.(34) لا يعني هذا أن علينا أن نقسم الهولوكوست إلى قسمين أحدهما حداثي والآخر بدائي، بل هذا يؤكد على الطابع الحداثي للاستعمار.

شكل الاستعمار الاستيطاني قاعدة للحداثة. فدعوات الأفراد الذين يقطنون على الحدود إلى الحماية من قبل الدولة تقترح قاسما مشتركا بين العالم الخاص والرسمي. في معظم الحالات (تشكل كوينز لاند حالة استثنائية) فإنها كانت تفترض مسبقًا حلقة عالمية من تسلسل الأوامر ربطت الحدود الاستعمارية البعيدة بالعاصمة.(35) يقبع خلف كل هذا المحرك الدافع المتمثَّل في قوى السوق العالمية، والتي وصلت ما بين الصوف الاسترالي، الطواحين في يور كشاير وبشكل مكمل بزراعة القطن الذي ينتج تحت ظروف استعمارية مختلفة في الهند، مصر والولايات الاستعبادية في أقصى جنوب أمريكا. وكما لاحظ كول هاريس فيما يخص طرد الهنود الحمر في كولومبيا التابعة لبريطانيا، "حين ا تجمع غاية رأس المال في توفير إمكانية منتظمة للحصول على الأرض، ومصلحة المستعمر في الأرض كموضع رزق فإنك تجد بالصدارة القوى الدافعة الرئيسية للاستعمار الاستيطاني".(36) إن الثورة الصناعية التي تصور في الوعي الشعبي بشكل خاطئ كظاهرة ناشئة بشكل أصيل في المدن، احتاجت إلى أر اض وأيد عاملة مستعمّرة لإنتاج المواد الخام بنفس المركزية التي احتاجت فيها إلى المصانع الحضرية وأيد عاملة صناعية للعملية اللاحقة، ذلك كله بالإضافة إلى أن المستعمرات احتيجت أيضًا كأسواق. إن السكان الأصليين الذين سلبت أراضيهم، الأفارقة الأمريكان المستعبدين، أو الأسيويين العاملين بالسخرة هم كائنات حداثية بشكل كامل كما هو عامل المصنع، الموظف، وجوال بودلير في المراكز المدينية. إن واقع أن العبد هو قيد الأغلال لا يعني أنه من العصور الوسطي. وبالاعتماد على ذلك فإن حقيقة أن الهوتوس في رواندا استخدموا أدواتا زراعية ليقتلوا جيرانهم التوتسي بشكل جماعي لا يرخص الافتراض العنصري بأنه كان حمام دم بدائي (وحشي) لغياب أي طرف أوروبي من الموضوع، ولعدم استخدام أسلحة متطورة. إن رواندا وبوروندي نتاجان كولونيالان- ليس فقط بما يخص العامل الواضح المتعلق بحدودهما الجغرافية، ولكن أيضا بشكل أكثر توغلا، بما يتعلق بالحدود العرقية التي أكدت وأعادت إنتاج التقسيم هوتو /توتسي. وكما لاحظ روبيرت ميلسون في تلخيصه الثانوي الثاقب لما حصل " إن الإبادة الجماعية التي حصلت في رواندا هي نتاج الحالة المابعد كولونيالية، أيديولوجيا عنصرية، ثورة تدعى الشرعية الديموقراطية، والحرب- وجميعهم تعبيرات عن العالم الحديث.(37) إن التقسيم العرقي المتبادل من قبل الطرفين هوتو/توتسي، والذي على أر ضيته قامت هذه الأيديولوجية المابعد كولو نيالية كان نفسه مكيدة كولو نيالية. وبالاستناد للنموذج الفوكوي الكلاسيكي، فإن الأسياد الألمان والبلجيك الذين تلو بعضهم البعض في رواندا الحديثة، فرضوا شبكة عرقية على النظام الاجتماعي الأصلي المعقد، مستميلين الأرستقراطية الريفية المكونة من التوتسي كنخبة كومبر ادورية تتولى زمام المصالح الأوروبية وتسهل استغلالهم لقبائل الهوتو الزراعية والتوتسي الأقل مرتبة. استحدث هذا التفريق العنصري من قبل الإداريين والأنثر وبولوجيين البلجيك الدين ادعوا- فيما عرف لاحقا باسم نظرية لعنة حام- بأن التوتسي كانوا في الأصل فاتحين تعود أصولهم لإثيوبيا (الأقرب لأوروبا!) وأن الهوتو عبارة عن قبيلة تم غزوها وهي بمنزلة أدنى لأصولها المحلية". (38) أشباه للفرانكيين والغوليين. بغرس هذا الخطاب العنصري في أذهانهم، أصبح الروانديين حداثيين بشكل متكامل. حتى المعاول الفاضحة التي استخدمها بعض الهوتو في قتل مواطنيهم التوتسي رمزت إلى الزراعة التي لم تغلف فقط ما يفرقهم عن ضحاياهم، بل كانت هذه المعاول هي الأدوات التي رمزت لانخراط الهوتوس بالسوق العالمي.

\*\*\*

لوحدها، لا تستطيع الحداثة أن تفسر دينامكية هذا النهم الذي لا يُشبع بحيث يحتاج الاستعمار الاستيطاني دوما إلى المزيد من الأراضي. إن الأجابة التي تخطر بسهولة هي الزراعة، على الرغم من أنها ليست السبب الوحيد. فإن النطاق الواسع للقطاعات الرئيسية من الممكن أن تحفز المشروع. بالإضافة إلى الزراعة، بالتالي، علينا أن نفكر بالحراجة، صيد السمك، الرعي، واستخراج المعادن(إن القشة التي قصمت ظهر البعير فيما يخص الشيروكي هي اكتشاف الذهب في أراضيهم). باستثناء الزراعة (وللبعض الرعي) لا تعتبر أي من هذه القطاعات كافية لوحدها، فأنت لا تستطيع أن تأكل الخشب أو الذهب، صيد السمك لسد حاجة العالم يتطلب مصانع التعليب. وفوق كل هذا فإن عمال المناجم عاجلا أو أجلا سينتقلون، بينما قد ينضب السمك والغابات وستكون هناك حاجة لاستزر اعهم. لا تدعم الزراعة فقط القطاعات الأخرى، فهي بطبيعتها مستقرة وبالتالي ثابتة. على عكس الصناعات المعتمدة على استخراج المواد من باطن الأرض والتي تعتمد على ما يصدف أن يوجد هناك، فإن الزراعة مبنية على حسابات من البداية للنهاية موجهة لكي تكفل إعادة إنتاج نفسها(ولهذا ينبع رعب المزارع من أن يقلص إلى مجرد أكل للبذور وبالتالي تدنيه لمنزلة الحيوان). فوق ذلك، وكما أشار إليه جون لوك دون أن يكل من تكرار ذلك، فإن الزراعة تدعم جماعات بشرية أكبر من تلك التي تدعمها نماذج الإنتاج غير المستقرة.(39) وبالعودة للاستعمار الاستيطاني فإن هذا يسمح للشعب بأن يتزايد من خلال الهجرة المستمرة على حساب أراض السكان الأصليين ومواطن رزقهم. إن الظلم، التناقضات، والمذابح التي نقع في المجتمعات القاطنة في المدن المركزية تضمن توافدا دوريا للمهاجرين الجدد- وبالأخص كما ذكر سابقا القادمون من طبقات غير متملكة. وبهذه الطريقات فإن المحفز ات الفردية تتداخل مع الضرورة الحتمية للسوق العالمي في التوسع. من خلال توسعها المستمر، فإن الزراعة(وهي تشمل، لهذا الهدف، الرعوية التجارية) تستولى بشكل متزايد على أراض السكان الأصليين، تراكم بدائي يحول النبات والحيوان على أرض السكان الأصليين إلى مصدر يتضاءل ليبتر إعادة إنتاج أساليب السكان الأصليين في الإنتاج. وبالنسبة للسكان

الأصليين فهم إما يصبحون معتمدين على الإقتصاد الذي تم استدخاله، أو مغيرين على المحصول، وهو عادة ما يستخدم كذيعة تقليدية للمذابح الجماعية التي ارتكبها الاستعمار.

لا يعني أيا من هذا أن السكان الأصليين هم في جو هر هم مجتمعات غير زراعية. سواء كانوا أو لم يكونوا يمارسون الزراعة، في جميع الأحوال (وكما في حالة الهنود الذين علموا البيض كيفية زراعة الذرة والتبغ)، فإن السكان الأصليين يصورون عادة في الخطاب الاستعماري الاستيطاني كمجتمعات غير مستقرة، مرتحلة، ولا تملك جذور ا في المكان إلخ. بالإضافة إلى مركزيتها الموضوعية الاقتصادية في المشروع، فإن الزراعة وبعلاقتها الوبثيقة في المكان إلخ. بالإضافة إلى مركزيتها الموضوعية الاقتصادية في المشروع، فإن الزراعة وبعلاقتها الوبثية في المكان إلخ. بالإضافة إلى مركزيتها الموضوعية الاقتصادية في المشروع، فإن الزراعة وبعلاقتها الوبثيقة بالأرض، تعتبر رمزا فاعلا في الهوية الاستعمارية الاستيطانية. ولهذا فإن الخطاب الاستعماري الاستيطاني يقف أنفس متكر من تعتبر رمزا فاعلا في الهوية الاستعمارية الاستيطانية. ولهذا فإن الخطاب الاستعماري الاستيطاني يقف أنفس من حازم متمنعا اتجاه التناقضات الساطعة، مثل السكان الأصليين المستقرين، أو حقيقة أن المستوطنين ذائما بشكل حازم متمنعا اتجاه التناقضات الساطعة، مثل السكان الأصليين المستقرين، أو حقيقة أن المستوطنين في أو، وفي تلك حازم متمنا الحال أن الماليين المستقرين، أو حقيقة أن المستوطنين عدوان أو، وفي تلك حازم متمنعا اتجاه التناقضات الساطعة، مثل السكان الأصليين المستقرين، أو حقيقة أن المستوطنين أو، وفي تلك حازم محماني أو، وفي تلك الحالة، اليهودي الرحال) والتي كانت موضوع أجواء معاداة السامية الأوروبية، ستستبدل بهوية أفسهم هم من جاءوا من مكان آخر. ولهذا يتضح مغزى أن صورة اليهودي المؤنثة والمرتبطة بالمعاملات المالي غرو، وفي تلك الحالة، اليهودي الرحال) والتي كانت موضوع أجواء معاداة السامية الأوروبية، ستستبدل بهوي ولو، وفي تلك الحالة، النها لاحال مالين الأخر السُتكل اليهودي المؤر إلى المالي الحال، ولوه تعلي مان موضوع أجواء معاداة السامية الأوروبية، ستستبدل بهوي وليس المزارع الفلاح. إن البداي معها في فلسلين ((40) إن الأخر السُتتكل اليهودي الجديد هو البدوي الرحال، ولو، وفي تلك الحالة، ولن المزاري الفلاح. إن البداية، مالمكان الأصليين قابلين للإستنصال. وفوق ذلك، فإذا لم يكن السكان ولصليين بليين بليس المزارع الفلاح. إن البداوة تجعل من السكان الأصليين قابلين للإستيسال. وفوق ذلك، فإذا لم يكن المكان ور أسليين بليس من بلال ولر واتم

ولكن إذا كان السكان الأصليين مز ارعين من البداية، لماذا إذن لا يتم إدماج إنتاجيتهم في الإقتصاد الاستعماري؟ عند هذه النقطة، فإننا نبدأ بالاقتراب من السؤال الذي يتلخص بمن هو (أو، بشكل أقرب للنقطة، من هم) أولنك الذين يسعى الاستعمار الاستيطاني إلى محوهم- وبالتالي، نصبح أكثر قربا لفهم العلاقة بين الاستعمار الاستيطاني، و الإبادة الجماعية. لنبق مع استئصال الشيروكي: فحين يتعلق الموضوع به، فإن العنصر الذي أثار بشكل كبير عداوة حكومة ولاية جورجيا (مع التأييد الضمني لإدارة أندريو جاكسون الفيدرالية) لم يكن نلك المرتبط بالتهم عداوة حكومة ولاية جورجيا (مع التأييد الضمني لإدارة أندريو جاكسون الفيدرالية) لم يكن نلك المرتبط بالتهم الموجهة دائما للشيروكي كمتمرديين متوحشين، بل أهلية الشيروكي غير المخفية للتحضر. وفي الحقيقة فإن الشيروكي بالإضافة إلى جبرانهم الكريك، الشوكتاو، شيكاساو والسيمينول، الذين أيضا استهدفوا في الاستصال، كانوا دائما ما يوصفوا ب "بالقبائل الخمس المتحضرة" في اللغة الأوروبية-الأمريكية. في حالة الشيروكي، بينما بعدان من تحضر هما كانا بارزان بشكل خاص. لقد أصبحوا وفقا لنموذج الرجل الأبيض، مزار عين ناجحين، بينما بعدان من تحضر هما كانا بارزان بشكل خاص. لقد أصبحوا وفقا لنموذج الرجل الأبيض، مزار عين ناجحين، بينما بعدان من تحضر هما كانا بارزان بشكل خاص. لقد أصبحوا وفقا لنموذج الرجل الأبيض، مزار عين ناجحين، بينما تملك البعض عدد لا بأس به من الحبيد السود، بالإضافة لذلك فقد قاموا بادخال دستور وطني مكتوب، حمل أكثر من شبه عابر بدستور الولايات المتحدة.(41) لماذا إذن قد ير غب الجورجيين ذوو الكياسة بالتخلص من هؤلاء الجور ان شبه عابر ومراسلاتهم العامة- هو أن مزارع الشيروكي، ومشاتلهم، والعبيد الذين تملكوهم بالإضافة إلى دستور هم كلم المتحضرين؟ إن السبب وراء إثارة قلق المسؤولين والمشرعين لولاية جورجيا- وهذا ما توثقه طوال الوقت شبه عابر المائتهم العامة- هو أن مزارع الشيروكي، ومشاتلهم، والعبيد الذين تملكوهم بالإضافة إلى دستور هم كطاباتهم ومر اسلاتهم العامة- هو أن مزارع الشيروكي، ومشاتلهم، والعبيد الذين تملكوهم بالإضافة إلى دستور هم كله كانت إشارات إلى استقراره مزارع الشيروكي، ومشاتلهم، والعبيد الذين تملكوهم بالإضافة إلى دستور هم وبقدر ما كانت عملية إستئصال القبائل الخمسة المتحضرة عنيفة ودامية، فإن أثرها اختلف من شخص لآخر. لم يتعلق ذلك فقط بثراء الشخص أو مركزه الاجتماعي. الزعيم الشيروكي جون روس على سبيل المثال، لم يفقد فقط مزرعته بعد أن غادر في رحلة درب الدموع. ففي الطريق وفي إحدى الأيام الباردة لدرجة مميتة في ليتل روك-آركانساس، في شباط من عام 1839 فقد زوجته أيضا التي توفت بعد أن آثرت منح غطائها لطفل يتجمد.43 إن حظوظ روس تختلف بشكل حاد عن ما حصل مع زعيم قبيلة الشوكتوا، غرينوود ليفلور، والذي على عكس روس، قام بتوقيع معاهدة ترحيل باسم شعبه، ليبقى وحده ويقبل مواطنة أمريكية ثم ليحالفه الحظ في مهنة متميزة في السياسية في المسيسيسبي.(44)

ولكن لم تكن فقط الرتبة العالية لليفلور وراء بقائه، في الحقيقة فلم يكن الوحيد الذي سمح له بالقيام بذلك. وكما علق رونالد ساتز، فقد تفاجئ آندرو جاكسون "بآلاف الشوكتاو الذين قروا بأن يستفيدوا من شروط التوزيع (في المعاهدة التي وقعها ليفلور)، والبقاء كنز لاء ومواطنيين أمريكيين في الميسيسيي".(45) بالإضافة إلى كونهم زعماء، فقد كان كل من روس وليفلور أبناء لآباء بيض وذوو بشرة فاتحة. كان كل من الإثنين ثريا، متعلما، وذو علاقات جيدة مع المجتمع الأوروبي-الأمريكي. بالمقابل فإن الكثير من مواطني ليفلور الذين بقوا معه لم يكونوا يملكون أي من هذه الميزات. لم يكن هناك أي شيء خاص بين الشوكتوا ليجعلهم مندمجين في المجتمع الأبيض- إذ تم ترحيل معظمهم مثل روس والشيروكي. إن السبب الذي جعل ما تبقى من الشوكتوا معه لم يكونوا يملكون أي من أسوكتاو. بالعكس فقد كان مرتبطا بأنهم *ليسوا* (أو على الأقل لم يعودوا) شوكتوا، لقد "أصبحوا نزلاء ومواطنيين أمريكيين". وبكلمة واحدة فقد أصبحوا أفرادا.

ما ميز روس وبقية الشوكتاو الذين رحلوا من الذين بقوا هو الجمعية. (46) إن الأراضي القبلية كانت مملوكة من قبل القبيلة- إن القبلية والملكية الخاصة لم تختلطا أبدا، ومن الممكن القول بأن الهنود الحمر هم أول الشيوعيين. كنز لاء، وبشكل مفارق، أصبح الشوكتاو الذين بقوا أفرادا متملكين لقطع منفصلة من الأراضي كانت تعود مليكتها في السابق للقبيلة، هذه الأراضي أصبحت ملكية خاصة يستطيعون بيعها لأفراد بيض في حال رغبوا بذلك. بدون القبيلة، ولكل الأسباب البر اغاماتية، فهم لم يعودوا هنودا (هذا هو الجزء المتعلق بالمواطنة). ما يحدث هنا هو في جوهره محاكاة للمقايضة الفاوستية- "احصل على عالمنا الاستعماري، مقابل التخلي عن روح السكان الأصليين". يدون أي شك، فهذا إلى حدا ما يعادل الموت. ميز المحاكون هذا في مرحلة مبكرة. في الظاهر، لا يتوقع المرء أن يدون أي شك، فهذا إلى حدا ما يعادل الموت. ميز المحاكون هذا في مرحلة مبكرة. في الظاهر، لا يتوقع المرء أن يكون هناك ما هو مشترك بين الكابت ريشارد بارت، مؤسس مدرسة كار لايل الداخلة للفتيان الهنود والضوء القادم التابع للجمعية الخيرية "أصدقاء الهنود"، وما بين الجنرال فيل شيريدان صاحب الجملة القوين، "إن الهندي الموت. "ور التابع للجمعية الفروستية. وبالنظر للتدريب على الفرادنية الذي وفره بارت في مدرسته، في المورة، "إن الهندي معون أي شك، فهذا إلى حدا ما يعادل الموت. ميز المحاكون هذا في مرحلة مبكرة. في الظاهر، لا يتوقع المرء أن يكون هناك ما هو مشترك بين الكابت ريشارد بارت، مؤسس مدرسة كار لايل الداخلة للفتيان الهنود والضوء القادم التابع للجمعية الذيرية "أصدقاء الهنود"، وما بين الجنرال فيل شيريدان صاحب الجملة القي لا تموت، "إن الهندي محون أي أفرادها، بحيث يأخذ سيناريو الشوكتاو متغيرا غيبيا. يمنح هذا حلا لقلق المصلحين. ففي إحدى أور اق مؤتمر الجعيات الخيرية والإصلاح عام 1892 في دينفر أيد برات بشكل واضح مقولة شيريدان ، "ولكن فقط من خلال ذلك: أن على كل ما هو هندي بالعرق أن يقتل. اقتل الهندي داخله وانقذ الرجل.(47)

\*\*\*

لكن، ما نوعه ذلك الموت المتورط بالمماهاة؟ يجمع مصطلح "الإبادة الجماعية"، على سبيل المثال، الإحساس بالقتل وبالإنسانية. و على حدّ معرفتي؛ عندما يتعلق الأمر بقتل ذاتٍ إنسانية لا بديل غير إنهاء مهنتها الجسدية. و مع ذلك، عندما يتم تقديم اوريستيس أمام الهة العقاب لمحاكمته على قتل أمه، كليتمنيسترا والتي قتلها انتقاما لمقتل أبيه أجاممنون، كان قد بُرَأ على أساس أنه، وفق ذاك المجتمع الأبوي، ينتمي لأبيه لا لأمه مما أحال بينه وبين إثبات التهمة عليه.

الآن، ومن دون إقحام هذه الاسطورة بجدية، رغم أنها مع ذلك توضح نقطة مهمة (كما هو مفترض من الأساطير أن تنشده)؛ تغلُّبُ اوريستيس على التهمة لا يعني أنه لم يقتل بالفعل كليتمنيسترا. لقد عَنتُ أنه قَدَّم أمام المحكمة الخطأ (إذ تعاملت الالهة مع شؤون ضمن-عائلية والتي لا يمكن حلُّها وفق ديناميكيات العداء). و بالتالي، من الممكن أنّ اوريستيس لم يكن مذنبا بشأن قتل الأم، لكن لا يعنى ذلك بالمقابل أنه كان بريئا. لقد عَنتُ <الأسطورة> أنه ممن الممكن أن يكون مذنبًا من بعض أشكال أخرى من القتل اللاقانوني- ذاك الذي بالإمكان التعامل معه بعدائية الدم أو أية عقوبة أخرى (حيث حجته بصدد وجوبية الإنتقام قد أو قد لا تُفلح). و مثلما يُصرَف الفعل بواسطة مفعوله في تلك اللغات، فإن طبيعة القتل القابل لنظر المحكمة يعتمد على ضحيته. هناك ظاهريا فروقات، لنقل، بين الإنتحار ، و الإبادات الحشرية، و الوأد. يجمع مصطلح "الإبادة الجماعية" الإحساس بالقتل و بالجماعية على حدٍ سواء. الـ"مجموعة" تفيد أكثر من كونها دلالة رقمية بحتة. بينما تشير الأجناس إلى مجموعات معينة ذات عضوية تدوم عبر الزمن (ترجمها رافييل لامكين بـ"القبيلة"). ليست الأجناس ببساطة جماعية عشوائية (كركاب الحافلة مثلا). وفقًا لذلك، ومع الإحترام لروبرت جيلاتلي وبن كيرنان (فيما يتعلق بكلا عنوان مجموعتهم الممتازة، ومراجعهما في ذات السياق عن الحادي عشر من سبتمبر)، يكون الهجوم على برج التجارة العالمي مثالا على القتل الجماعي، ولكن ليس، في نظري، إبادةً جماعية. من المؤكد أن معظم الضحايا كانوا من مواطني الولايات المتحدة، ومع ذلك، وعلى الصعيد الكلَّى، لم تكن <الهجمة> جزءا لانهائيا من المجموعة "الأمريكيون" فقط (والتي بصرامة ليست موضع الإهتمام)، بل كانت أيضًا حدثًا ولمرة واحدة.(48) هذا لا يعني أن جناة الحادي عشر من أيلول ليسوا مذنبين، إنما تعني أن محاكمة الجناة وفق محكمة الإبادة الجماعة هو الخطأ. إذ ليس مَثْلُ قتلة الجماهير كمثل الإبادة الجماعية، ر غم أنه بإمكان الفعل أن يكون واحدا. لذا تم تنفيذ الإبادة الجماعية بوسائل القتل الجماهيري المختصر (لتوثيق أمثلة استخدمت للتو) في تخوم مذابح الشعوب الأصلانية، في الهولوكوست، و في روندا. لكن بإمكان القتل الجماهيري المختصر أن يحدث دونما إبادة جماعية كما في حالة الحادي عشر من أيلول وبإمكان الإبادة الجماعية أن تحدث

Wolfe, 'Settler Colonialism and the Elimination of the Native'

دونما قتل جماهيري مختصر كما في حالة التدمير المستمر، الكلي والجزئي، لما بعد تخوم الاعراق الأصلانية. عرف لامكين ما كان يفعله حينما استخدم مصطلح "القبيلة".(49) كان كلا من ريتشارد برات و فيليب شيريدان ممارسان للإبادة الجماعية. سؤال الدرجة ليس قضية تعريفية.

ر غم حيويته، بإمكان النقاش حول التعريف أن يبدو مجردا وبكثافة. في الفقرة التالية جزء مما رسخ في ذهني كان، بشكل واضح، مصطلح (فضله لامكين) "الإبادة الثقافية". السبب الكامن وراء عدم تفضيلي المصطلح هو أنه يسبب تشويشا في المعنى بدرجة ما. علاوة على ذلك، ورغم ما يحمله هذا الإعتراض في حدّ ذاته (أو على ما اعتقد) المجازفات العملية التي من الممكن أن نتلو أول ما يقع مثل هكذا مصطلح في أيدي الفيالق الخطأ. بشكل خاص، وفي خطأ صنافية أوليّ، بإمكان "أي/ أو" ان تستبدل بـ"كلا/ وَ" التي نبتت منها الإبادة الجماعية إمّا كإبادة بيولوجية (تقرأ "الشيء الحقيقي") أو كثقافية- وبالتالي تتبع كلا-حقيقي. في الواقع، ينبغي أن تمر دون القول بأن فرض اجراءات أو عن اللابؤس النوعي عنها كـ"إبادة ثقافية" على شعب ما، متجه حتما نحو تأثير مباشر على قابلية الشعب للعيش (بعيدا بعدما خطّ ريتشارد برات ورقته دينفر، ضربت الأعداد الهندية المماتوى الأدنى التي لم يسبل المثال، في العقد بعدما خطّ ريتشارد برات ورقته دينفر، ضربت الأعداد الهندية المماتوى الأدنى التي لم يسبل المثال، في العقد معن اللابؤس النوعي عنما يفعلون ذلك). في ذروة برنامج المماهاة من حقبة داويس، على سبيل المثال، في العقد بعدما خطّ ريتشارد برات ورقته دينفر، ضربت الأعداد الهندية المماتوى الأدنى التي لم تسجلها من قبل.(50) و حتى في الحياة المعاصرة، اللقب ما بعد الأصلاني استراليا يتشبث توقع حياة السكان الأصليين بمستوى يقارب الـ محتى في الحياة المعاصرة، اللقب ما بعد الأصلاني استراليا يتشبث موقع حياة السكان الأصليين بمستوى يقارب الـ محتى في الحياة المعاصرة، اللقب ما بعد الأصلاني المترعي و بنسب موت الرُضع الجماعي التي هي العوار إلى ضرب من

يتضح أننا لا نتحدث هنا عن حدث معزول. لذا يمكننا الإنعطاف عن عقدة الاستعمار الإستيطاني البنيوية نحو إيجابيتها كمبدأ بنائيَ للمجتمع الإستعماري الغستيطاني عبر التاريخ.

استلزمت قافلة دموع الشيروكي، والتي وقعت خلال شتاء العام 1837-1839، شراء لويزيانا عام 1803، عدما كان توماس جيفرسون قد اشترى ما قرابته ثلث قارة الولايات المتحدة الحاضرة اليوم بسعر مشجع من نابيليون.(52) وزودت أكبر صفقة عقارية في التاريخ أرضي غرب اقليم ولاية مسيسبي للحكومات المتعاقبة التي قامت بمبادلتها بأوطان القبائل الشرقية الذين رُحَعوا من أجل الإقتلاع. و لأسباب عديدة كانت هذه الإقتلاعات، والتي حولت القبائل الشرقية إلى وكلاء غزاة مناطق انديانا عبر المسيسبي، شكل المحو الخام وغير المُرض. بشكل خاص كانت الإقتلاعات مؤقتة، وكانت فقط مسألة وقت قبل ما يوقعوهم الجماعات الحدودية تحت قبضتهم.(53) عندما حصل ذلك، كما لاحظت باستسلام آني أبل في خاتمة جردتها الكلاسيكية للإقتلاعات، "أثبتت الألقاب المعطاة في الغرب أنها أقل جوهرية من تلك المعطاة في الشرق، وذلك لأنها تفتقد لأسس ضاربة في القدم."(54) القلع المتكرر، الاستئصال من الحجز، منح ذات الأرض لقبائل مختلفة، كلها مورست ضد خلفية ضغط لا منتهي من أجل الحصول على معاهدات جديدة أو منقحة، كانت أعراض وقتية ممارسة الإقتلاع، الأمر الذي معملة وغير المُرض القبلار، الغرب أنها أقل جو هرية من تلك المعطاة في المرق، وذلك لأنها تفتقد لأسس ضاربة في القدم." غربا. ومع ذلك، في النهاية امتلئت التخوم الغربية بالعائدين من المحيط الهاديء، ولم يتبقى من متسع للمقتلعين. لقد أصبحت التخوم ذات حدود مشتركة مع أراض الحجز. عند هذه النقطة، عندما تراجعت تقنيات الإقتلاع الخام لصالح مجموعة من استراتيجيات ادماج/ تماهي الشعب الهندي الذي تم احتواؤه الآن في المجتمع الأوروبي-أمريكي، باستطاعتنا بوضوح أكثر أن نرى منطق أيجابية الإزالة كميزة مستمرة للمجتمع الأوروبي-أمريكي الإستيطاني.

مع انمحاء التخوم، توجهت الإزالة نحو الداخل قاصدة اختراق السطح القبائلي متجهة نحو الهندي الفرد القابع تحتها، والذي تم اختياره بالإجماع خارج القبيلة، والتي سوف تنتدمج تبعا لذلك بالمجتمع الأبيض. عممت حالة الـ"جريينود لفلور" على جميع الهنود. وكان أول تعبير جذري لهذه النقلة إنهاء عملية الصلح والتي حدثت حوالي عام 1871.(55) عبر العقود الثلاثة التالية، التمست وبقسوة تشريعات دمجية مصحوبة بأحكام المحكمة العليا الوحشية والتي نظريا فككت الهيمنة القبلية وعملت على إنهاء الإتفاقيات الموجودة،(56) هدم القبيلة وامتصاصها، بشكل مجزء، لصالح الهنود الأفراد وأراضيهم القبلية داخل المجتمع الأبيض. لقد نعت جون فاندر هذه السياسة بـ "الكولونيالية الجديدة"، وهي تشكيلة خطابية مبنية على المحميات والمدارس السكنية التي "هاجمت كل نواحي حباة الأميركي الأصلاني- الدين، الكلام، الحريات السياسية، الحريات الإقتصادية، التعددية الثقافية."(57) كانت النقطة المركزية في هذه الحملة هي برنامج التحصيص، و الذي عمم كسياسة هندية في قانون دوس لعام 1887 و تمت تقويته وتمديده حيث قسمت الأراضي القبلية إلى محاصصات فردية تمكن مالكيها أخيرا من بيعها للبيض.(58) وفر هذا البرنامج وبشكل ظاهري تحولا ثقافيا حيث سحر الملكية الخاصة سوف يدفع الهنود من تكاسل المجموع للعضوية القبلية إلى فردانية تقدم الحلم الإميركي. لم تتدنى عمليا اعداد الهنود المسجلة فحسب، بل ادت هذه العملية الثقافية إلى وسيلة أسرع لنقل الأراضي من تلك التي وفر ها الجيش الأميركي. منذ منصف القرن ومن عام 1881 تدنت نسبة الأراضي التي امتلكها الهنود في الولايات المتحدة إلى الثلثين لأكثر من 155 مليون دنم إلى أكثر بقليل من 52 مليون.(59) لا داعي للقول أن الصدفة بين الإحصائيات الديمو غرافية و ملكية الأراضي لم تكن محضة صدفة. خلال هذه العملية تضمنت تبريرات الإصلاحيين وبشكل متكرر (انقاذ الهندي من القبيلة، إعطاءه نفس الفرص المتاحة أمام الرجل الأبيض، الخ) النية الواضحة لتدمير القبيلة بمجموعها. (60) و بكون أر اضيهم موهونة، تم توسيع المواطنة الأميركية في عام 1924 لتشمل كل الهنود. و في عام 1934 هُجرت المحاصصة، في ظل الصفقة الجديدة "قانون اصلاح الهنود"، لصالح سياسة قبول القبيلة نفسها في السياسات الأميركية شريطة أن يعاد كتابة الدستور ليلائم بنيويا البيئة المدنية الأميركية. كانت ميزة نماذج الدساتير التي اقرها سكرتير الداخلية الأميركي للقبائل المسجلة وفق قانون 1934، أنها تلبي متطلبات الدم الكمية، والتي قدمت بالأساس من قبل مفوضية قانون دوس لتحديد أي من أعضاء القبيلة سيكونون مقبلوين للمحاصاصات.(61) في ظل نظام كمية الدم، تدنت، وبشكل تتابعي، هندية الفرد بانسجام مع التفاضل البيولوجي و الذي هو بنية للثقافة الأوروأميركية.(62) لقد نعتت باحثة إخوانينو/ ياكي، أنيت آيمز هذا الإجراء بـ" الإبادة الإحصائية".(63) بالمجمل، أنتج احتواء المجموعات الهندية داخل المجتمع الأوروبي-أميركي الذي بلغ اوجه حتى نهايات التخوم منتجا مدى واسعا من الاستر انيجيات التكميلية المستمرة ذات النية المعللة لتدمير كافة أشكال المجموعات الهندية الهرطقية. في مناخ حريات ما بعد الحرب العالمية الثانية المدنية، عززت هذه الإستر انيجيات بسياسات الإبادة و إعادة الموضعة ذات التأثيرات المركبة والتي نافست كوارث المحاصصة.(64) يكمن الإختلاف الرئيسي بين هذا و عمومية الإبادات غير الكولونيالية في مدتها المساندة

ولأغراض المقارنة، من الجدير بالذكر أن توقيت وصول سياسات المحاكاة/المماهاة إلى حدها الأقصى تزامن مع مع إغلاق التخوم، والذي أحبط حلولا فضائية مؤقتة مثل المحو/الإلغاء. في مجتمعات الدول التي تحيطها اليابسة، مثل بعض المناطق في أوروبا، فإن التخوم تشير إلى الحدود القومية كمقابل المؤشر المتحرك للتوسع. تنطوي حدود اسرائيل على كل من هذين الميزتين. على الرغم من الإدمان الصهيوني على التوسع المكاني، فإن الحدود الإسرائيلية لا تثفادى خيار الإزالة (وفي هذه الحالة، فإنه من المستغرب أن دولة قامت بطرد الكثير من السكان الأصليين إلى الرمال، ستقوم بالتعبير عن خوفها بأن تجر هي نفسها إلى البحر). وكما قام منطق الإلغاء/المحو بأخذ أشكال متعددة في عدة مواقع الكولونيالية الاستيطانية، كذلك في إسرائيل فإن النزعة المستمرة نحو ترحيل الفلسطينيين لم تتوقف فقط على الاستخدام المفرط للقوة. فقد لاحظ كل من باروخ كيميرلنج وجويل ميجدال بأن النظام الإسرائيلي يسمح فقط بلم شمل العائلات "في اتجاه واحد-خارج اسرائيل".(65) إن قانون الهجرة يلزم الدولة اليهودية باستقبال عدد لا محدود من المهاجرين ولكن ذوو هوية أثنية حصرية، ويقوم هذا القانون، بصرف النظر عن شكليات المواطنة، بالعمل بشكل معاكس لسياسات المماهاة/المحاكاة للسكان الأصليين الأغيار. ولهذا علينا أن لا نندفع للقول بأن المماهاة/المحاكاة هو مكون غير متغير ملازم للكولونيالية الاستيطانية. بالعكس، بل بالنظر إليه كأحد أشكال طرق مختلفة من استراتيجيات المحو والتي تستخدم تبعا للظروف التاريخية الخاصة المواتية. فوق ذلك فإن المماهاة/المحاكاة تأتى أيضا في عدة أشكال، على سبيل المثال وبالعودة للسياق الأسترالي، فقد لاحظ العديد من الباحثين بأن الإشارات الجينية والثقافية يعكسان ويكرران بعضهما البعض"(66) وعلى الرغم من أنهما تبدوان أكثر لطفا من اللجوء إلى العنف، إلا أن هذه الاستر اتيجيات ليست بالضرورة أقل نزعة نحو المحو/الإلغاء. لنأخذ مثالا من جوهر تعريف الإبادة الجماعية، تشير المادة 2 من ميثاق الأمم المتحدة حول الإبادة الجماعية، والتي كما يبدو فقد تعرضت للتجاهل داخل حلبات النقاش الأستر الية، إلى أن أحد الأفعال التي تؤسس للإبادة الجماعية (بالإفتر اض إلى أن هذه الأفعال اقترفت بهذف تدمير الجماعة المستهدفة بشكل كلى أو بشكل جزئي)، هو فرض "ضوابط تهدف إلى منع التوالد داخل الجماعة". نظر الأن الممارسة الأستر الية الممثلة في اختطاف أطفال السكان الأصليين بافتر اض "نجاحها"، ستؤدي إلى خلق وضع يجد الجيل الثاني من الأطفال أنفسهم مولودين في بيئة مختلفة عن تلك التي ولد فيها الطفل/الأب الذي اختطف، فإن هناك أدلة كافية تشير إلى أن الإبادة الجماعية قد مورست في أستراليا ما بعد الحرب بالاستناد فقط على المادة 2 فقط. من المستحيل في هذه الحالات رسم خطوط واضحة ما بين الثقافة والبيولوجيا. فعلى الرغم من أن الطفل قد اختطف جسديا، فإن الناتج النهائي هو موضوع تصنيف اجتماعي بالدرجة نفسها التي هي موضوع إحصاء سكاني. وبغض النظر، فإن المساهمة المتعمدة للتدمير الديموغرافي للجماعة المتضررة لا لبس فيها.

\*\*\*

لماذا إذن منطق الإلغاء/المحو بدلا من الإبادة الجماعية؟ كما أشرت في البداية فإن الكولونيالية الإستيطانية هي بنية اجتماعية خاصة، ومن الضروري الحفاظ على تلك الخصوصية. ولكنني وبقدر ما تسمح لي معرفتي، فإنني لا استطيع القول بأن فهم الكولونيالية الاستيطانية سيساعدنا في فهم القتل الجماعي الذي، استهدف الساحرات في أوروبا القرون الوسطى، أو التوتسي في رواندا، أعداء الشعب في كمبوديا، أو اليهود في ألمانيا النازية، (إن الليبينسراوم هي أمر آخر). ومن نفس المنطق، ومع إمكانية إستثناء الساحرات (اللواتي يرتبط قتلهن بشكل جماعي على ما يبدو بتغير اجتماعي كبير) فإن باقي عمليات القتل الجماعي لا تملك سوى القليل لتقوله حول سعى الكولونيالية الاستيطانية المتماسك والطويل الأمد لمحو/إلغاء مجتمعات السكان الأصليين. فمقابل الهولو كوست، الذي كان متصلا بالنازية وليس ألمانيا(والتي لم تكن – أو حتى تاريخيا أكثر- الدول الأوروبية المعادية للسامية)، فإن الكولونيالية الاستيطانية بشكل نسبي لا تتأثَّر بتغير الحكومة. إن الإبادة الجماعية للهنود أمركيا أو السكان الأصليين في أستراليا لم يخضع للإستفتاء. ماذا إذن عن نوع خاص من الإبادة الجماعية.- كمثَّل الصيغة الإشتقاقية الماهرة "indigenocide" لريموند إيفانز وبل ثورب(67) أو إحدى المصطلحات التي نشأت عن دمج كلمتين وكثيرًا ما تم طرحها، مثل (الإبادة الجماعية الثقافية، الإثنية، السياسية)(68)؛ إن المشكلة الظاهرة والتي لا يمكن تجاوز ها فيما يخص الإبادات الجماعية المؤهلة هي أنها وبقدر ما هي دفاعية بجوهر ها، فإنها تعيش تحت تهديد حل نفسها. فهي لا تنوجد أبدا كشيء حقيقي، بالضبط ما يعنيه إلحاق الإثنية بالقومية(دمجهما) والذي يبدو متسامحا إلا أنه يعني أيضا أن هؤلاء الأشخاص ليسوا أستراليين أو أمريكيين بالكامل. ولكن بعيدا عن تلك المشكلة التصنيفية، هناك أساس تاريخي للخفوت النسبي للإبادات الجماعية المؤهلة، وهذا الأساس هو بالطبع الهولوكوست، هذا النموذج اللا-نموذجي، الذي بكونه مثالا لا غني عنه، لا يستطيع في الوقت نفسه أبدا أن يعطي مثالا. إبقاء عين على الهولوكوست الذي هو دائما المشير غير المؤهل نحو الإبادات الجماعية المؤهلة، لا يمكن إلا أن يضر بالسكان الأصليين لأنه بشكل متوال يشدد على قيمة النقص في قلب اللا-غرب. فوق ذلك، فعلى حين يبرئ الهولوكوست الدول الأوروبية المعادية للاسامية التي كانت ضد للنازية، فإن هذه الدول نفسها لا تملك ما تكسبه من مسؤوليتها عن الإبادات الجماعية الكولونيالية. على أرضية تاريخية وتصنيفية في ذات الوقت، فإن هذه الإبادات الجماعية ذات التوصيفات المختلفة تقال من قيمة تأكل السكان الأصليين. لا تربك مشكلة من هذا النوع تحليل منطق الإلغاء/المحو، والذي في خصوصيته المرتبطة بالكولونيالية الاستيطانية يرتكز على تأمين- الحصول والحفاظ- على الأرض.(69) إن هذا المنطق يتطلب بالطبع إلغاء/محو ملاك تلك الأرض، ولكن دون أن يشير إلى طريقة معينة، وهذا ما يجعله أوسع من الإبادة الجماعية. على سبيل المثال فإن نموذج التنميط الرومانسي والذي أُطلقت عليه اسم "الأصالة

المكبوتة"، وهو إحدى خصائص الخطاب الكولونيالي الاستيطاني في العديد من البلدان، ليس تعبيرا عن الإبادة الجماعية في جوهره، على الرغم من أنه يقوم على محو أعداد كبيرة من السكان الأصليين من الحسابات الرسمية، وبالتالي فهو عادة يأتي ملاز ما لممارسات الإبادة الجماعية.(70) في الواقع، وبالاعتماد على الحدس التاريخي، فإن المحاكاة/المماهاة قادرة على أن تكون أسلوبا أكثر فعالية في المحو/الإلغاء من الطرق التقليدية التي تتخذ من القتل وسيلة لها، لانها لا تتضمن تلك الإساءة التخريبية لسسيادة لقانون التي تعتبر أديولوجيا محورية لضمان تماسك المحموم على محو أعداد كبيرة من السكان الأصليين من الحس التاريخي، فإن المحاكاة/المماهاة قادرة على أن تكون أسلوبا أكثر فعالية في المحو/الإلغاء من الطرق التقليدية التي تتخذ من القتل وسيلة لها، لانها لا تتضمن تلك الإساءة التخريبية لسسيادة لقانون التي تعتبر أديولوجيا محورية لضمان تماسك المجتمع الاستيطاني. حين ينظر للغزو كبنية بدلا من اعتباره حدثا، فإن تاريخه لا يتوقف أو وحتى نكون أكثر دقة، وسيلة لها، لانها لا تتضمن تلك الإساءة التخريبية لسيادة لقانون التي تعتبر أديولوجيا محورية لضمان تماسك المجتمع الاستيطاني. حين ينظر للغزو كبنية بدلا من اعتباره حدثا، فإن تاريخه لا يتوقف أو وحتى نكون أكثر دقة، عصبح بشكل نسبي طفيا- حين ينتقل من الاقتتال على الحدود. بدلا من ذلك، فإن سرد ذلك التاريخ يتطلب تعيين محتلف أنواع الاستمرارية، القطع، الاتتدان على الحدود. بدلا من ذلك، فإن سرد ذلك التاريخ يتطلب تعيين مختلف أنواع الاستمرارية، القطع، الاتحراف والتي من خلالها يتحول المنطق الذي ابتدأ بالاقتتال على الحدود إلى نماذج، خطابات، وأشكال مؤسساتية مختلفة، كما لو أنه يدرس التطور التاريخي وتعقيدات المجتمع الاستيطاني، إن تلك ليست عملية هرمية.

كيف إذن يمكننا، حين يتمظهر الإلغاء/المحو من خلال الإبادة الجماعية أن نحافظ على خصوصية الكولونيالية الاستيطانية دون أن نقلل من أثره من خلال اللجوء إلى الإبادة الجماعية المؤهلة؛ أنا اقترح أن مصطلح "الإبادة الجماعية البنيوية" يتجنب الأسئلة المتعلقة بالدرجة- وبالتالي، بالهرمية بين الضحايا- التي تتطلبها الإبادات الجماعية المؤهلة، في الوقت نفسه الذي يحافظ فيه على تيبس بنية الكولونيالية الاستيطانية (كما أنه يسمح بشمل الساحر ات-اللواتي كان القضاء عليهم كما وضح شارليز زيكا مرتبطا بشدة بالقضاء المعاصر على الهنود الحمر في الجهة الأخرى من الأطلسي.(71) باستخدام منظور تاريخي نحو الإبادة الجماعية البنيوية، فإننا نستطيع تمييزه كحدث معلق (أي، يبدو أنه في أستر اليا الحديثة) أكثر من كونه شيئًا من الماضي- ولهذا علينا القول بأننا علينا أن ندافع ضد إمكانية عودة ما يسميه ديرك موسيس "لحظات الإبادة الجماعية" (يستمر موظفى الخدمة الاجتماعية بأخذ الأطفال أبناء السكان الأصليين في بأعداد غير متناسبة، على سبيل المثال).(72) يسمح لنا التركيز على الإبادية الجماعية البنيوية بتقدير بعض العلاقات المادية الإمبريقية ما بين الترحيل المكاني، القتل الجماعي، وسياسات المحاكاة/المماهاة البيو فقافية. على سبيل المثال، حين لم يعد هناك أي مكان آخر للترحيل(كما حصل مع إغلاق الحدود في الولايات المتحدة واستراليا، أو بعد الانتصار السوفييتي على الجبهة الشرقية لألمانيا النازية) فإن القتل الجماعي، أو المحاكاة/المماهاة يصبحان الخيار ان الوحيدان الممكنان. وفي تلك الحالة فإن اللجوء إلى القتل الجماعي يعكس الافتراض المسبق بأن الضحايا غير قادرين على أن يحاكوا ويتماهوا، كما في حالة اليهود بالعلاقة مع الدم الآري.(73) وبالتالي فإن برامج المماهاة/المحاكاة تعكس الضرورات الأيديولوجية للمجتمعات الكولونيالية الاستيطانية، التي تتميز بأنها تستشهد بتقدم السكان الأصليين لإعتماداهم بشكل مساو لمجموعة من المهاجرين.(74)

\*\*\*

## كيف من الممكن إذن أن يساعد ذلك على توقع أو منع الإبادة الجماعية؟

في البداية فإنها تبين لنا بأن الكولونيالية الاستيطانية هي مؤشر. على الرغم من أنه هذه النتيجة غير مستساغة (بالتحدث كأحد أفراد هذا المجتمع الاستيطاني) إلا أنها تملك جانبا إيجابيا ملاز ما للبعد المؤقت للكولونيالية الاستيطانية. فعلى حين تستمر الكولونيالية الاستيطانية على مدى أزمان ممتدة، فإنه سيكون من الأسهل مقاطعة الإبادة الجماعية البنيوية من الإبادات الجماعية القصيرة. على سبيل المثال فإنه يبدو منطقيا الثناء على تدخل الأمم المتحدة واستراليا المتأخر في تيمور الشرقية لدرء إمكانية برنامج ابادة جماعية مستمرة أو متجددة. صحيح أن الواقعية السياسية هي عامل. وبالتالي فإن المعجزة في تيمور لا تحمل الكثير من الأمل لنقل على سبيل المثال في التيبت.

وبما أن الكولونيالية الاستيطانية هي مؤشر، فهذا يعني بأن علينا أن نراقب الظروف التي تشتد فيها الكولونيالية الاستيطانية، أو حين تبدأ المجتمعات التي لم تصبح بعد أو تصبح بشكل كامل كولونيالية استيطانية، بتبني أكثر صفاتها. إن الاستغناء التدريجي لإسرائيل عن اعتمادها على اليد العاملة الفلسطينية يشير بشؤم إلى تلك النقطة. (75) لقد جادل كولن تاتز، بشكل نهائي بنظري، على حين كان السلوك التركي في أرمينيا، النازي في أوروبا، والأسترالي نحو السكان الأصليين (من بين أمثلة أخرى) يؤسسان للإبادة الجماعية، فإن حكم الفصل العنصري في أفريقيا الجنوبية لا يشير لذلك. والسبب الرئيسي برأيه يعود إلى أن العمالة الأفريقية كانت شيئا لم يمكن الاستغناء عنه بالنسبة لجنوب أفريقيا ذات الفصل العنصري، وبالتالي فإن تدمير ها سيأتي بنتائج عكسية. ويمكن القول نفس الشيء عن العبودية الأفريقية الأمريكية. في كل من الحالتين فإن الإبادة الجماعية هي المحكمة الخاطئة.

بالكاد أي تعبير فيزيائي عن التقييدات الفضائية كالفصل الموجود في الضفة الغربية، هذا أيضا اعتمد الفصل العنصري على التقييد.

ربما يجد كولن تاتز الذي يشدد على أن اسرائيل ليست قائمة على الإبادة الجماعية(79)، بأن من السياسي السماح بر ابط ما بين الصهيونية وحكومات الفصل العنصري، كالثمن المدفوع لتجنب الإبادة الجماعية. من الصعب التخيل بأن باحثا بفطنته فشل في الانتباه للواقع الفلسطيني في جملته التي أشار بها إلى شباب البيكو بأن "هم ألقوا الحجارة وماتوا بسبب أعمالهم"(80) على أية حال، وفيما يصبح الفلسطينيون أكثر فأكثر قابلية للاستغناء عنهم، تصبح غزة والضفة الغربية أقل وأقل شبها ببانتوستان وأكثر قربا من كونهم محفوظات (أو لذلك السبب، مثل غيتو وراسو). إن الحدود ذات الثغرات لا توفر مسربا للخارج.

المراجع والملاحظات:

1. Patrick Wolfe, 'Nation and MiscegeNation: Discursive Continuity in the Post-Mabo Era', *Social Analysis*, **36**, (1994), pp 93–152; *Wolfe, Settler Colonialism and the Transformation of Anthropology* (London: Cassell 1999).

2. انظر على سبيل المثال:

Collette Guillaumin, 'The Idea of Race and its Elevation to Autonomous Scientific and Legal Status', in Guillaumin, *Racism, Sexism, Power and Ideology* (London: Routledge 1995), pp. 61–98; Ivan Hannaford, *Race: The History of an Idea in the West* (Baltimore: Johns Hopkins University Press 1996); Kenan Malik, *The Meaning of Race: Race, History and Culture in Western Society* (London: Macmillan 1996). Patrick Wolfe, 'Race and Racialisation: Some Thoughts', *Postcolonial Studies*, 5, 1 (2002), pp 51–62.

3. لقد غابت هذه النقطة عن روبيرت مان. حين أجاب عن سؤال طرح عام 1937 من قبل أحد موظفي جمعية شؤون السكان الأصليين الأستر اليين أ.و. نه فيل ("هل سنضم في الدولة الأستر الية 100000 أسودا، أو هل سنقوم بدمجهم في مجتعمنا وننسى في النهاية بأنه كان هناك أي سكان أو. نه فيل ("هل سنضم في الدولة الأستر الية 100000 أسودا، أو هل سنقوم بدمجهم في مجتعمنا وننسى في النهاية بأنه كان هناك أي سكان أصليين أ.و. نه فيل ("هل سنضم في الدولة الأستر الية 100000 أسودا، أو هل سنقوم بدمجهم في مجتعمنا وننسى في النهاية بأنه كان هناك أي سكان أصليين أ.و. نه فيل ("هل سنضم في الدولة الأستر الية 100000 أسودا، أو هل سنقوم بدمجهم في مجتعمنا وننسى في النهاية بأنه كان هناك أي سكان أصليين في أستر اليا؟")، اقترح مان بأنه من أجل التقاط مضامين الإبادة الجماعية للسؤال، "بأنه علينا فقط أن نستبدل فقط كلمتي السود والسكان الأصليين في برلين بدلا من كانبيرا.

Robert Manne, 'Aboriginal Child Removal and the Question of Genocide', in A. Dirk Moses (ed.), *Genocide and Settler Society* (Berghahn: New York, 2005), pp 219–220.

وبعيدا عن اختراعها، تفشّل هذه المماثلة لأن التصنيف العرقي/العنصري لليهود من قبل النازيين لم يفض في النهاية إلى تبني المحاكاة/المماهاة. بل إن العكس هو ما حصل. وكما لاحظ روبيرت جيلاتيلي "على الرغم من أنه يمكننا الإشارة إلى بعض أوجه الشبه ما بين الخطط والوقائع النازية التي استهدفت اليهود والسلافيكيين، إلا أنه يظل هناك فرق واحد جو هري في المبدأ، لم يكن باستطاعة اليهود أبدا أن يخلصوا، أن ينعتقوا، أن يتم تبني المحاكاة/المماهاة معهم." غيلاتيلي، " الرايخ الثالث، الهولوكوست ورؤى الإبادة الجماعية اليهود المتسلسلة،" في:

Robert Gellately, 'The Third Reich, the Holocaust, and Visions of Serial Genocide', in Gellately, Ben Kiernan (eds), *The Specter of Genocide: Mass Murder in Historical Perspective* (Cambridge: Cambridge University Press 2003), pp 241–263, especially p. 262.

4. Roger W. Smith, 'Human Destructiveness and Politics: The Twentieth Century as an Age of Genocide', in Isidor Wallimann, Michael N. Dobkowski (eds), *Genocide and the Modern Age: Etiology and Case Studies of Mass Death* (New York: Greenwood Press, 1987), pp. 21–39, especially p. 31.

5. Deborah Bird Rose, *Hidden Histories: Black Stories from Victoria River Downs, Humbert River and Wave Hill Stations* (Canberra: Aboriginal Studies Press 1991), p. 46.

6. "{أ}حدهما القضاء على النموذج القومي للشعب المضطَهَد، أما الآخر فهو فرض النموذج القومي للشّعب المضطهد. إن هذا الفرض يمكن أن يمارس على الجماعة المقهورة التي سُمح لها بالبقاء، أو على الأرض لوحدها بعد ترحيل السكان واستعمار المنطقة من قبل مواطني الدولة المستعمرة." في: Raphael Lemkin, Axis Rule in Occupied Europe: Laws of Occupation, Analysis of Government, Proposals for Redress (New York: Carnegie Endowment for International Peace 1944), p. 79.

7. Wolfe, Settler Colonialism and the Transformation of Anthropology, p. 2; Wolfe, 'Nation and MiscegeNation', p. 96.

8. Theodor Herzl, Old-New Land (New York: M. Wiener 1941 [1902]), p. 38.

9. Meron Benvenisti, *Sacred Landscape: The Buried History of the Holy Land since* 1948 (Berkeley, CA: California University Press, 2000), p. 2.

قام وليد وزمانته بتوثيق القرى العربية التي دمرت في موسوعة:

Walid Khalidi, All That Remains: The Palestinian Villages Occupied and Depopulated by Israel in 1948 (Washington, DC: Institute of Palestine Studies, 1992).

11. Tony Birch, "Nothing has Changed": The "Making and Unmaking" of Koori Culture', in Michèle Grossman (ed.), *Blacklines: Contemporary Critical Writing by Indigenous Australians* (Melbourne: Melbourne University Press, 2003), pp. 145–158. 12. Mark LeVine, *Overthrowing Geography: Jaffa, Tel Aviv, and the Struggle for Palestine,* 

1880–1949 (Berkeley, CA: California University Press 2005), p. 227.

13. Gershon Shafir, Land, Labor, and the Origins of the Israeli–Palestinian Conflict, 1882– 1914, (Cambridge: Cambridge University Press, 1989), p. 81.

14. Shafir, Land, Labor, and the Origins of the Israeli–Palestinian Conflict, pp. 81–82.

15. Quoted in LeVine, Overthrowing Geography, p. 167.

16. للإطلاع على تحليلات مختلفة حول التشكيلات الرئيسية لعقيدة الإكتشاف مراجعة: Anthony Anghie, 'Francisco de Vitoria and the Colonial Origins of International Law', in Eve Darian-Smith, Peter Fitzpatrick (eds), Laws of the Postcolonial (Ann Arbor, MI: Michigan University Press 1999), pp. 89–107; Andrew Fitzmaurice, Humanism and America: An Intellectual History of English Colonisation, 1500–1625 (Cambridge: Cambridge University Press, 2003); David Kennedy, 'Primitive Legal Scholarship', Harvard International Law Journal, 27 (1986), pp. 1–98; Mark F. Lindley, The Acquisition and Government of Backward Territory in International Law (London: Longmans, Green, 1926); Robert A. Williams, The American Indian in Western Legal Thought: The Discourses of Conquest (Oxford: Oxford University Press, 1990), especially pp 233– 286.

17. إن هذه الملاحظة تكاد توحد جميع المعلقين، بغض النظر عن دوافعهم السياسية. انظر:

See, e.g., Anthony Anghie, 'Finding the Peripheries: Sovereignty and Colonialism in Nineteenth-Century International Law', *Harvard International Law Journal*, 40, 1999, pp 1–80, especially p. 69; L.C. Green, 'Claims to Territory in Colonial America', in L.C. Green, Olive P. Dickason, *The Law of Nations and the New World* (Alberta: Alberta University Press, 1989), p. 125.

18. For example, Wilcomb E. Washburn (ed.), *History of Indian–White Relations* (Washington, DC: Smithsonian Institution, 1988), William C. Sturtevant (ed.), *Handbook of North American Indians*, 4 (Washington D.C., Smithsonian Institution, 1978), pp. 5–39.

19. كما يصوغ القاضي جونسون موافقته على الحكم القضائي للقاضي مار شال في قضية الشير وكي مقابل جوريجا، : إن الولاية الصيادة تحمل في جو هر ها أمل تطهير المنطقة، لأنه حين تتوقف اللعبة سيذهب الصياد إلى مكان آخر للحصول عليها. ولكن المجتمع الأكثر ثباتا سيتركز على التدمير المستمر للأمل، وأيضا، كنتيجة على حق الشفاعة":

Cherokee v. Georgia, 30 US (5 Peters) 1, 1831, p. 23.

20. إن الأحكام التي عادة ما يستشهد بها فيما يتعلق بهذ الموضوع هي: Worcester v. Georgia, 31 US (6 Peters) 515, 1832; Crow Dog, 109 US 556, 1883; Williams v. Lee, 358 US 217, 1959.

و أقوم حاليا بتحضير مداخلة نقدية حول التقييدات على هذه الأحكام، وحول القيود حول السيادة الهندية ذات الطابع الامريكي ككل، في مقالة تحت عنوان مؤقت :ضد الخداع العالمي: تعيين الفجوة ما بين الخطاب والنتيجة في سياسات وقوانين الهنود في الولايات المتحدة". 21. Harvey D. Rosenthal, 'Indian Claims and the American Conscience: A Brief History of the Indian Claims Commission', in Imre Sutton (ed.), Irredeemable America: The *Indians' Estate and Land Claims* (Albuquerque: New Mexico University Press, 1985), pp. 35–70. Quotation at p. 36.

22. إن المراجع التقليدية للأدبيات الراسخة في هذا الموضوع: Annie H. Abel, 'The History of Events Resulting in Indian Consolidation West of the Mississippi River', in American Historical Association Annual Report for 1906 (Washington, DC: American Historical Association, 1906), 2, pp 233–450; Angie Debo, A History of the Indians of the United States (Norman, OK: Pimlico, 1970); Grant Foreman, Indian Removal (Norman, OK: Oklahoma University Press, 1932).

23. James M. Mooney, *Historical Sketch of the Cherokee* (Chicago: Aldine Transaction, 1975 [1900]), p. 124.

24. إن أحد أكثر المراجع حيوية حول مشروع علم الجماجم/علم قياس الجماجم يظل كتاب:

Stephen J. Gould, *The Mismeasure of Man* (Harmondsworth: Norton, 1981).

ولمرجع رائع حول الموضوع بتركيز على الحالة الأسترالية انظر: : consudad ( Malager ) موتومومون محصيلا من موموموني :

Helen MacDonald, *Human Remains: Episodes in Human Dissection* (Melbourne: Melbourne University Press, 2005).

25. Patrick Wolfe, 'The Limits of Native Title', Meanjin, 59, 3 (2000), p. 144.

26. Williams, American Indian in Western Legal Thought, p. 269.

27. Johnson v. McIntosh, 21 US (8 Wheaton), 543, 1823, p. 573.

28. للإطلاع على كتب تنقش بتوسع أكثر مفهوم أونلي حول "مسار التاريخ" انظر كل من: Jackie Delpero, "The Tide of History": Australian Native Title Discourse in Global Context, MA thesis, Victoria University, 2003; David Ritter, 'The Judgement of the World: The Yorta Yorta Case and the "Tide of History", *Australian Historical Studies*, 123 (2004), pp. 106–121.

29. Ilan Pappé, *The Making of the Arab–Israeli Conflict, 1947–1951* (London: I.B. Tauris, 2001), p. 187.

"من أجل تبرير ضم النقب في الدولة اليهودية المقبلة، تم بناء 11 كيبوتسا بنفس الوقت في الصحراء في السادس من تشرين الأوُلُ، 1946 بالإضافة إلى عشر مستوطنات موجودة بالأصل."

Nathan Weinstock, *Zionism, False Messiah* (London: Ink Links, 1979), p. 249. 30. Bernard Avishai, 'Saving Israel from Itself: A Secular Future for the Jewish state', *Harper's Magazine*, January 2005, pp. 33–43. Quotation at p. 37.

31. Isabel V. Hull, 'Military Culture and the Production of "Final Solutions" in the Colonies: The example of Wilhelminian Germany', in Gellately, Kiernan, *The Specter of Genocide*, pp. 141–162.

32. عام 1902 عبر الليبرالي الإنجليزي المعروف جي إيه. هوبسون عن الخوف "من أن فنون وحرف الاستبداد التي تم اكتسابها وممارستها في امبر اطوريتنا اللاحرة، سيتم توجيهها نحو حرياتنا في الوطن":

J.A. Hobson, *Imperialism: A Study* (London: Allen & Unwin, 1902), p. 160. 33. Enzo Traverso, *The Origins of Nazi Violence*, (New York: New Press, 2003); Charles Patterson, *Eternal Treblinka: Our Treatment of Animals and the Holocaust* (New York: Lantern Books, 2002).

34. "إن تطهير أحياء الغيتو اليهودية تحول إلى يوم جامح من اطلاق النار في مناطق معينة من المدينة، مع نهايته كانت الأجساد ملقاة في الشوارع الرئيسية التي تؤدي إلى محطات القطار."

Dieter Pohl, 'The Murder of Jews in the General Government', in Ulrich Herbert (ed.), *National Socialist Extermination Policies: Contemporary German Perspectives and Controversies* (New York: Berghahn Books, 2000), pp. 83–103. Quotation at p. 99. See also Jürgen Zimmerer, 'Colonialism and the Holocaust: Towards an Archaeology of Genocide', in Moses, *Genocide and Settler Society*, pp. 48–76. On colonial starvations and the 'New Imperialism', see Mike Davis, *Late Victorian Holocausts: El Niño Famines and the Making of the Third World* (London: Verso, 2001).

Maxime Rodinson, Israel: A Settler-Colonial State? (New York: Monad, 1973), p. 76.

<sup>35.</sup> إن اسرائيل في هذه الحالة بالطبع، تعتبر استثناء بشكل جزئي، ولكن ليس بشكل جو هري كما يتم التأكيد عليه من قبل أولئك الذين يدعون بأن اسرائيل لا يمكن أن تكون بناء كولونياليا لأنها تفتقر إلى مصدر مديني مفوض وأحد. من البدايات قام البيشوف باستمالة الإمبريالية العثمانية، البريطانية والأمريكية لأجل مصالحهم، انتهازية متبادلة تتضمن ما وصفه ماكسيم رودينسون ببراعة ب "البلد الأم الجمعي".

36. Cole Harris, 'How did Colonialism Dispossess? Comments from an Edge of Empire', *Annals of the Association of American Geographers*, 94 (2004), p. 179.

37. Robert Melson, 'Modern Genocide in Rwanda: Ideology, Revolution, War, and Mass Murder in an African State', in Gellately, Kiernan, *The Specter of Genocide*, pp. 325–338. Quotation at p. 326.

38. Melson, 'Modern Genocide in Rwanda', pp. 327-328.

39. "إن الإنتاج الذي ينتج عن ما يعادل أكر واحد من الأراضي المزروعة المملوكة تساوي بقيمتها عشر مرات لقيمة ما تنتجه الأرض المشاع":

John Locke, *Two Treatises of Government* (Cambridge: Cambridge University Press, 1963 [1698]), p. 312.

40. إن اليهودي الجديد يظل ثيمة صهيونية ثابتة. في تقديمه لمذكر اته الإر هابية، يعلن ميناحيم بيغن الذي سيصبح رئيس وزراء آسرائيل، بنّه وبالإضافة لقرائه اليهود، فإنه قد قام بكتابة هذا الكتاب للأغيار : " خشية أن يكونوا غير مستعدين لإدراك، أو قادرين على تجاهل حقيقية بأنه من الرحم والدم والدموع والرماد ولد نوع جديد من الإنسان، نوع غير معروف بشكل كلي للعالم خلال ثمانية عشر ألف سنة، إنه "اليهودي المقاتل".

Menachem Begin, The Revolt (London: W.H. Allen, 1979), p. xxv, capitals in original. وللإطلاع على نموذج أكثر معاصرة من الدياسيورا، انظر، على سبيل المتال، الصور الفوتو غرافية لأدي نيس المستخدمة للترويج للمتحف اليهودي في نيويورك 1998- 1999 معرض "بحد رابين: فن جديد من اسرائيل" في

thejewishmuseum.org/site/pages/content/exhibitions/special/rabin/rabin\_zoom/rabinL1.html

41. " إن {جون} روس- رجل الأعمال التبير وكي الناجح- كان هو ما يتير خوف سكان جورجيا البيض. كانت المعّبة الأكبر في سبيل المصول على أراض التبير وكي هي محرات المزارع وسوط المشرف- وليس هروات الحرب، نبالها، وسكاكينها الحادة".

Sean M. O'Brien, In Bitterness and in Tears: Andrew Jackson's Destruction of the Creeks and Seminoles (Westport, CT: Praeger, 2003), p. 229.

ولأجل دستور شعب التبيروكي. أنظر:

Cherokee Phoenix, February 28, 1828.

42. إن القدرة على تحقيق الديمومة مرتبط دائما بالأصل الأوروبي، وفي مثال أندو جاكسون عن الذرية التي نتجت من اختلاط الأجناس والذين شجعوا الشكساو على عدم النتازل عن أراضيهم.

Theda Perdue, '*Mixed Blood' Indians: Racial Construction in the Early South* (Athens, GA: Georgia University Press, 2003), pp. 70, 95–96.

43. Foreman, Indian Removal, p. 310.

44. Perdue, 'Mixed Blood' Indians, p. 68.

45. Ronald N. Satz, *American Indian Policy in the Jacksonian Era* (Lincoln, NE: Nebraska University Press, 1975), p. 83.

46. إن معاداة السامية الأوروبية تستطيع الإتيان بنفس النتائج: " كل ما فشلت بفعله قرون الحرّمان والإضطّهاد، استطاع الضّوء الباهر للخلاص [اليهودي] أن يحققه. ولكن، كان الخيار محدودا. تفصح كلمات كليبر مونت توثير نائب ليبر الي في المجلس الوطني الفرنسي

"اليهود كَثَوَمية جمَّعية لا نقدم شيئا، لليهود كَفُراد نقدم كل شيءً".. عن الحدودية التي كان يتضمنها تطّيبق الليبر الية": Isaiah Friedman, The Question of Palestine, 1914–1918: British–Jewish–Arab Relations (London: Routledge & Kegan Paul, 1973), p. 26.

47. From Richard H. Pratt, 'The Advantages of Mingling Indians with Whites' (1892), in Francis P. Prucha (ed.), *Americanizing the American Indians: Writings by the 'Friends of the Indian', 1880–1900* (Cambridge, MA: Harvard University Press, 1973), pp. 260–271. Quotation at p. 261. Ward Churchill's *Kill the Indian, Save the Man: The Genocidal Impact of American Indian Residential Schools* (San Francisco: City Lights, 2004) illuminates the genocidal consequences of Friends of the Indian-style total institutions with dreadful and systematic clarity.

48. حتى الآن على الأقل، إذا قامت القاعدة بإعادة العملية عددا كافيا من المرات، فإن 11/9 سيبزغ كبادية لإبادة جماعية. حسب التعريف، وكما في حالات أخرى متكررة أو متراكمة، من الممكن للإبادة الجماعية أن تستعاد بأثر رجعي. 49. لقد كان يملك خيارات أخرى. ليديل وسكوت يمنحان "العرق، المخزون والعائلة" معنى رئيسيا للتوالد، بالإضافة إلى معان ثانوية أخرى تشمل النسل، القومية، الطبقة الاجتماعية، التكاثر والنوع الاجتماعي(ا) و "الطبقة، النوع، الطبيعة". "القبيلة" ..."("عدد من الأفراد يعيشون معا، مشاركة، جسم الرجال....العرق، العائلة" القبيلة").

Henry G. Liddell, Robert Scott, *Greek–English Lexicon* (Oxford: Clarendon, 1869), pp. 314, 426. Cf. Lemkin, *Axis Rule in Occupied Europe*, p. 79.

50. Russell Thornton, *American Indian Holocaust and Survival: A Population History Since* 1492 (Norman, OK: Oklahoma University Press, 1987), p. 133.

51. ما بين عامي 1998-2000، كان متوسط العمر المتوقع للسكان الأصليين والتوريس ستريت ساكنوا الجزر أقصر بواحد وعشرين عاما للذكور و عشرين عاما للإناث بالمقارنة مع باقي السكان...وما بين عامي 1998-200 كان معدل الوفيات للأطفال الرضع من السكان الأصليين أعلى بحو الي أربع مرات من معدل باقي السكان.".

Australian Bureau of Statistics, Australian Social Trends: Health—Mortality and Morbidity: Mortality of Aboriginal and Torres Strait Islander Peoples (Canberra: Australian Bureau of Statistics, 2002), p. 1. انظر أيضا:

House of Representatives Standing Committee on Family and Community Affairs, *Health is Life: Report on the Inquiry into Indigenous Health* (Canberra: House of Representatives, 2000); Neil Thomson, 'Trends in Aboriginal Infant Mortality', in Alan Gray (ed.), *A Matter of Life and Death: Contemporary Aboriginal Infant Mortality* (Canberra: Aboriginal Studies Press, 1990), pp. 1–8.

52. ما اشتراه جيفرسون هو السيادة الفرنسية، إن الطبيعة الخام غير المستقرة لعملية شُراء الأرضُ(على الأقل، خارج حدود نيوأورلينز ومحيطها ومستوطناتها مثل ديترويت وسان لويس) تمثل من خلال التفويض السريع لبعثة ليوس وكلارك عام 1803 لترسيمها. 53. لقد كان هذا الواقع خلف تزايد السكان على الحدود "بعقد قبل 1820، تزايد سكان ولاية آلاباما الحديثة بحوالي بمعدل 1000 بالمائة".

O'Brien, In Bitterness and in Tears, p. 221.

ولصورة موضحة حول ردود فعل الكريك حول هذا الاجتياح، انظر:

Richard S. Lackey (ed.), Frontier Claims in the Lower South: Records of Claims Filed by Citizens of the Alabama and Tombigbee River Settlements in the Mississippi Territory for Depradations by the Creek Indians During the War of 1812 (New Orleans: Polyanthos, 1977).

54. Abel, 'Indian Consolidation West of the Mississippi River', p. 412.

55. لن يتم الاعتراف بأي قبيلة أو شعب هندي داخل الولايات المتحدة كدولة، قبيلة أو سلطة مستقلة بحيث، تكون الولايات المتحدة قادرة على عقد الاتفاقيات معهم"

16 Stat., 566 (Act of March 3, 1871), c 120, s 1.

للنقاش انظر:

Vine Deloria, David E. Wilkins, *Tribes, Treaties, & Constitutional Tribulations* (Austin, TX: Texas University Press, 1999), pp. 60–61; Francis P. Prucha, *The Great Father: The United States Government and the American Indians* (Lincoln, NE: Nebraska University Press, 1986), p. 165.

56. بالأخص:

US v. Kagama, 118 US 1886, p. 375; Lone Wolf v. Hitchcock, 187 US 1903, p. 553. 57. John R. Wunder, 'Retained by the People': A History of American Indians and the Bill of Rights (New York: Oxford University Press, 1994), pp. 17, 39.

58. إن المرجع الأفضل حول هذه الحملة يظل التقرير الرسمي الذي تسرب إلى البيت الأبيض قبل قانون إعادة التنظيم الهندي لعام 1934:

D. S. Otis, *The Dawes Act and the Allotment of Indian Lands*, (Norman, OK: Oklahoma University Pres, 1973 [1934]).

59. *Statistical Abstract of the United States* (Washington, DC: US Bureau of the Census, Department of Commerce, 1955), p. 180.

60. انظر على سبيل المثال:

Frederick E. Hoxie, A Final Promise: The Campaign to Assimilate the Indians, 1880–1920 (Cambridge: Nebraska University Press, 1989); Prucha, Americanizing the American Indians, passim.

61. Thomas J. Morgan, 'What is an Indian?', in *Sixty-Fifth Annual Report of the Commissioner for Indian Affairs* (Washington, DC: Government Printing Office, 1892), pp. 31–37.

62. إن العامل الرئيسي في العلاقات العرقية الكولونيالية وما بعد الكولونيالية ليس كما يجادل البعض مجرد إحصاءات تعدادية بسيطة، لأنه سيتم تمميز السكان قبل إحصائهم. ولا يمكن التشديد بشكل كاف على أن الاختلاف ليس معطى سابق بكل بساطة. إنه نتيجة التمييز ، و الذي هو بشكل مكثف عملية متصارعة."

Patrick Wolfe, 'Land, Labor, and Difference: Elementary Structures of Race', American Historical Review, 106 (2001), pp. 865–905. Quotation at p 894.

63. M. Annette Jaimes, 'Federal Indian Identification Policy: A Usurpation of Indigenous Sovereignty in North America', in Jaimes (ed.), *The State of Native America*:

*Genocide, Colonization, and Resistance* (Boston: South End Press, 1992), pp. 123–138. Quotation at p. 137.

وتصف باتريشا ليميرك هذا الوضع بشكل موجز ،" اجعلوا من نسبة الدم قائما على الربع ، وصيغوا من ذلك تعريفا جامدا للهنود، اسمحواً بالزواج المختلط الذي حصل على مدى قرون وفي النهاية سينتهي وجود الهنود، وحين يحصل ذلك ستتحرر الحكومة بشكل نهائي من "مشكلة الهنود" المستمرة.

Patricia Limerick, *The Legacy of Conquest: The Unbroken Past of the American West* (New York: Norton, 1987), p. 338.

64. Donald L. Fixico, *Termination and Relocation: Federal Indian Policy*, 1945–1960 (Albuquerque: New Mexico University Press, 1986); Charles F. Wilkinson, Eric R. Biggs, 'The Evolution of the Termination Policy', *American Indian Law Review*, 5 (1977), pp. 139–184.

65. Baruch Kimmerling, Joel S. Migdal, *The Palestinian People: A History* (Cambridge, MA: Harvard University Press, 2003), p. 172.

66. Wolfe, 'Nation and MiscegeNation', p. 111; Wolfe, Settler Colonialism and the Transformation of Anthropology, p. 180.

إن البلحثين الذين ذكروا هذه النقطة بعدي هم أكثر حدا من أن أذكر هم، أما حن الذين ذكروها قبلي ستجد على سبيل المثلّ: Jeremy Beckett, 'The Past in the Present, the Present in the Past: Constructing a National Aboriginality', in Beckett (ed.), *Past and Present: The Construction of Aboriginality* (Canberra: Aboriginal Studies Press, 1988), pp. 191–217; Gillian Cowlishaw, 'Colour, Culture and the Aboriginalists', *Man*, 22 (1988), pp. 221–237; Andrew Lattas, 'Aborigines and Contemporary Australian Nationalism: Primordiality and the Cultural Politics of Otherness', in Julie Marcus (ed.), Writing Australian Culture, special issue of *Social Analysis*, 27, pp. 50–69.

67. Raymond Evans, Bill Thorpe, 'The Massacre of Aboriginal History', *Overland*, 163 (2001), pp. 21–39. Quotation at p. 36.

68. لأمثلة أخرى انظر:

Katherine Bischoping, Natalie Fingerhut, 'Border Lines: Indigenous Peoples in Genocide Studies', *Canadian Review of Social Anthropology*, 33 (1996), pp. 481–505. especially pp. 484–485; Robert K. Hitchcock, Tara M. Twedt, 'Physical and Cultural Genocide of Various Indigenous Peoples', in Samuel Totten, William S. Parsons, Israel W. Charny (eds), *Genocide in the Twentieth Century* (New York: Garland Press, 1995), pp. 483–514, especially pp. 498–501.

وللإبادة الجماعية السياسية Politicide (و هي عملية تغطي مدى و اسع من النشاطات الاجتماعية، السياسية، و العسكرية التي تهدف إلى تدمير قابلية الحياة لجماعة كاملة من البشر") انظر:

Baruch Kimmerling, *Politicide: Ariel Sharon's War Against the Palestinians* (London: Verso, 2006).

69. بالنظر بحذر لهذه المعاني الضمنية الخطيرة فيما يتعلق باجتياح اسر ائيل للأراض الفلسطينية، يقلل كولين تاتز من أهمية "صراع على الأرض وما تحمله الأرض" كمجرد تبرير الإبادة الجماعية الإثنية الكولونيالية.

Colin Tatz, With Intent to Destroy: Reflecting on Genocide (London: Verso, 2003), p. 180. وفي أسفل الصفحة يلاحظ بأن "علينا أن نتذكر بأن السكان الأصليين الأستر اللين، لم يكونوا مقدرين للمحو فقط لأنهم يعتبرون "ضارين"، أو لأنهم في بعض الأحيان كانوا يقتلون الماشية والمستوطنين، بل لأنهم فشلوا في الاختبار اللوكياني بأن يكونوا شعبا قادرا على اللباقة والتحضر، لم يكونوا قادرين أو راغبين في استغلال الارض التي يملكونها أو على الأقل حسب المفهوم الأوروبي."

70. Wolfe, 'Nation and MiscegeNation', pp. 110–118; Wolfe, Settler Colonialism and the Transformation of Anthropology, pp. 168–190. For US examples, see, e.g., Robert F. Berkhofer, The White Man's Indian: Images of the American Indian from Columbus to the Present (New York: Vintage Books, 1979); Hugh Honour, The New Golden Land: European Images of America from the Discoveries to the Present Time (New York: Pantheon, 1975). For responses to the phenomenon, see, e.g., Fergus M. Bordewich, Killing the White Man's Indian: Reinventing Native Americans at the End of the Twentieth Century (New York: Anchor Books, 1996); Ward Churchill, Indians Are Us? Culture and Genocide in Native North America (Monroe, ME: Common Courage Press, 1994).

71. Charles Zika, 'Fashioning New Worlds from Old Fathers: Reflections on Saturn, Amerindians and Witches in a Sixteenth Century Print', in Donna Merwick (ed.), *Dangerous Liaisons: Essays in Honour of Greg Dening* (Melbourne: History Department,

University of Melbourne, 1994), pp. 249–281; Zika, 'Cannibalism and Witchcraft in Early-Modern Europe: Reading the Visual Images', *History Workshop Journal*, 44 (1997), pp. 77–105.

72. في حزيران 2002، كانت نسبة الأطفال المشردين من السكان الأصليبن أو التويس ستريت سكان الجزر {كما ورد في النصّ} حوالي 22% أي (2400) طفل. ويمثل هذا نسبة أعلى من الأطفال المشردين من السكان الأصليبن بالنسبة للأطفال الذين ليسوا سكانا أصليبن (20.1 لكل 1000 مقابل 3.2 لكل 1000).

'Children in Out-of-Home Care', in Australian Bureau of Statistics, *Australia Now* (Canberra: Australian Bureau of Statistics, 2004), s. 2, 'Australian Social Trends, 2003, Family and Community-Services: Child Protection'.

"الأطفال المشردون" مركز الإحصاء الأسترالي، أستراليا الآن(كانبيرا: المركز الأسترالي للإحصاء، 2004)، 2 "الأنماط الاجتماعية الأسترالية، 2003: العائلة والخدمات-الاجتماعية: حماية الأطفال." تمثل الجملة التالية اشارة للتطور الذي حققه السكان الأصليين في أستراليا منذ الأيام المظلمة لسياسات المحاكاة. "في جميع المراسيم القضائية، فإن مبدأ وضع الطفل من السكان الأصليين، يوضح تفضيلا لأن يوضع الأطفال من السكان الأصليين مع آخرين من السكان الأصليين أو التوريس ستريت {كما ورد في النص} ساكن الأرما وبالأخص ضمن عائلة الطفل الممتدة أو مجتمعه."

73. نظرا لأن التحول إلى اليهودية –الصعب بشكل نسبي- والذي يخضع لنسب الأم، فإن هذا العامل يشير إليه بحذر فيما يتعلق بفلسطين.

74. إن السكان الأصليين الذين يحاكون المجتمع الأبيض سيقدمون دليلا إيجابيا على أن أمريكا كانت مجتمعا منفتحا، حيث تجازى الطاعة والتكيف مع ر غبات الأغلبية بمنح المساواة الاجتماعية".

Hoxie, *Final Promise*, p. 34. See also George P. Castile, 'Indian Sign: Hegemony and Symbolism in Federal Indian Policy', in Hoxie, Robert L. Bee (eds), *State and Reservation: New Perspectives on Federal Indian Policy* (Tucson, AZ: Arizona University Press, 1992), pp. 165–186, especially pp. 176–183.

75. إن النزعة نحو استبدال اليد العاملة الفلسطينية بيد عاملة رخيصة، بدأ مع بدايات 1990 كردة فعل على الانتفاضة الأولى. على الرغم من أنه تم الاستغناء عن تلك السياسة بشكل رسمي لأنها ولدت مشاكلها الخاصة، إلا أنه حوالي 8% من سكان اسرائيل يتشكل من مهاجرين غير شرعيين(والذين هم بالتعريف ليسوا يهودا) انظر:

Shmuel Amir, 'Overseas Foreign Workers in Israel: Policy Aims and Labor Market Outcomes', *International Migration Review*, 36 (2002), pp. 41–58; Eric Beachemin, 'Illegal in Israel', Radio Netherlands broadcast, September 15, 2004. Available at: http://www2.rnw.nl/rnw/en/features/humanrights/tornlives/ilegalinisrael?view=Stan d ard Leila Farsakh, 'An Occupation that Creates Children Willing to Die. Israel: an apartheid state?', *Monde Diplomatique*, English, 4 November, 2003. Available at: http://mondediplo.com/2003/11/04apartheid

76. على الرغم من أن سلطة التشريعات الرسمية كانت تمارس في وقت معين من قبل السود في الولايات الجنوبية التي تقطنها أغلبية سوداء خلال فترة الإصلاحات. انظر:

See Thomas C. Holt, *Black Over White: Negro Political Leadership in South Carolina during Reconstruction* (Urbana, IL: Illinois University Press, 1977).

77. W. Fitzhugh Brundage, Lynching in the New South: Georgia and Virginia, 1880–1930 (Urbana, IL: Illinois University Press, 1993); Leon F. Litwack, Trouble in Mind: Black Southerners in the Age of Jim Crow (New York: Knopf, 1998); Joel Williamson, The Crucible of Race: Black–White Relations in the American South Since Emancipation (Oxford: Oxford University Press, 1984), pp. 180–223.

78. "من الممكن أن تحلل عمالة العبيد من خلال أدوات اقتصادية، اجتماعية وسياسية {في التاريخ الحديث} لكن العمالة الحرة كانت تعرف بالعادة بيساطة كنهاية الإكراه، وليس كبنية من العمالة التي كانت بحاجة لأن تحلل بخصوصيتها." Thomas C. Holt, Rebecca J. Scott, Frederick Cooper, Beyond Slavery: Explorations of Race, Labor, and Citizenship in Postemancipation Societies (Chapel Hill, NC: North Carolina University Press, 2000), pp. 2–3.

79. على الرغم من أنه باحث دقيق جدا ليعترف بأن "الأفعال الاسر ائيلية تقترب من أن تكون إبادة جماعية". Tatz, With Intent to Destroy, p. 181.

80. إن حقوبة الموت تعتبر الآن روتينا لا يتم مساؤلته كعقاب على إلقاء الحجارة الإسرائليين". Robert Fisk, The Great War for Civilisation: The Conquest of the Middle East (London: Fourth Estate, 2005), p. 546. Quoted in Tatz, With Intent to Destroy, p. 11.

لقد اخترت أنا أناصر بر وفيسور تأتّز من خلال الاستشهاد بالموافقة من كتابه الذي هو من جهة أخرى مفيد جدا، والذي تعلمت منه الكثير، خصوصا فيما يتعلق بالانحر اف الجو هري بالنسبة للصهيونية المعاصرة، والتي أعارضها من كل قلبي، وبشكل خاص از در ائي لمحاولاته الخلط بين معاداة الصهيونية ومعاداة السامية (على سبيل المثال ص 19، 27، 127) وبعيدا عن كل شيء إن هذه المحاولات تشدد على اللاحدالة للضحايا الحقيقيين لمعاداة السامية. This article was originally published in English as: Patrick Wolfe, 'Settler Colonialism and the Elimination of the Native', *Journal of Genocide Research*, 8, 4 (2006), pp. 387-409.

This translation is published with the permission of the publisher, Taylor & Francis Ltd (www.tandfonline.com). Patrick Wolfe would like to express his appreciation to the translator, Dalia Taha, and to Taylor & Francis.